
صاحب امتیاز: دفتر تبلیغات اسلامی حوزۀ علمیۀ قم- شعبۀ خراسان رضوی
)مرکز تخصصی آخوند خراسانی(

مدیرمسئول:  مجتبی الهی خراسانی
سردبیر: حسین ناصری مقدم

مدیر اجرایی: سیدمصطفی اختراعی طوسی

فصلنامه جستارهای فقهی و اصولی، به استناد مصوبه 797  شورای اعطای مجوزها و امتیازهای علمی 
به نشریات حوزوی، در تاریخ 1403/10/30 تمدید اعتبار رتبه علمی پژوهشی گردید.

فصلنامه جستارهای فقهی و اصولی در پایگاه های زیر نمایه می شود:
)ISC(اسلام ــان  ــه ج ــادی  ــن ــت اس ــاه  ــگ ــای پ
)CIVILICA.com،)مرجع دانــــش)سیویلیکا
)Magiran،بانک نشریـــــات کشور‌)مگیـــران
Google Scholar و   )Noormags.ir(نورمگز

)Road(پایگاه  ،  )Ensani(پرتال جامع علوم انســانی
)RICeST(مرکز منطقه ای اطلاع رسانی علوم و فناوری
)Journals.dte.ir(پایگاه نشریات دفتر تبلیغات اسلامی
)E-rasaneh(ســامــانــه جــامــع رســانــه ای کــشــور

)Nlai.ir(مـــلـــی کتابخانه  و  اســنــاد  پایــــگاه بین المللــــــــی اِِبســــکو )EBSCO(ســازمــان 

نشانی پستی: مشهد مقدس، چهارراه خسروی، خیابان آیت الله خزعلی، نبش گذر آیت الله واعظ طبسی
 دفتر تبلیغات اسلامی خراسان رضوی، طبقه اول ، مرکز تخصصی آخوند خراسانی

 فصلنامه جستارهای فقهی و اصولی
کدپستی:9134683187-تلفکس:05132213325 

jostar-fiqh.maalem.ir :سامانۀ الکترونیکی  |  jostar.feqhi@gmail.com:رایانامه
http://JFO.akhs.bou.ac.ir

قیمت: 100.000 تومان

سال یازدهم، شماره پیاپی 40،  پاییز 1404

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

شمارۀ ویژه بزرگداشت میرزای نائینی؟ره؟
با حمایت کنگره میرزای نائینی؟ره؟



2

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

اولویت های جستارهای فقهی و اصولی 
1. فلســفۀ فقــه و اصول فقه؛ به خصوص: ســاختار و روابط درونــی اصول فقه، تعاملات و 

کارکردهای بیرونی اصول فقه؛
2. فقه و اصول فقه مقارن؛ به ویژه: بازشناسی و نقد فقه سلفیه، قواعد فقهی مقارن؛

کید بر: فقه شهر و شهرنشینی، فقه ارتباطات فرهنگی؛ 3. فقه فرهنگ و تمدن؛ با تأ
تذکر: صرفاًً مقالاتی دریافت و ارزیابی می شود که مطابق »ضوابط مقالات« )صفحات بعد(

تدوین و ارسال شده باشد.
نقل و اقتباس از مقاله های فصلنامه، با ذکر منبع آزاد است.

اعضای هیئت تحریریه »ترتیب الفبایی«: 
مجتبی الهی خراسانی )مدرّّس خارج حوزه علمیه و استادیار مرکز تخصصی آخوند خراسانی؟ره؟ مشهد. ایران(

سعید جازاری معموئی )مدیر دانشگاه اهل البیت؟عهم؟ و رایزن فرهنگی ایران در فرانسه. فرانسه (
ابوالقاسم علیدوست ابرقویی )مدرّّس خارج حوزه علمیه و استاد پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی. قم. ایران(

شیخ خالــد غفوري الحسني )استادیار جامعة المصطفی؟ص؟ العالمیة قم و مدرس حوزه علمیه نجف اشرف. عراق (
سید علی العباس الموسوی )مدرس حوزه علمیه بیروت و مدیر حوزۀ علمیه رسول اکرم؟ص؟ بیروت. لبنان(

احمد مبلغی )مدرّّس خارج حوزه علمیه و دانشیار دانشگاه مذاهب اسلامی. قم. ایران(
مهدی مهریزی طرقی )دانشیار دانشگاه آزاد اسلامی ـ واحد علوم و تحقیقات تهران. ایران(

حسین ناصری مقدم )استاد دانشگاه فردوسی مشهد. ایران(
•••

ارزیابان علمی این شماره »ترتیب الفبایی«:
مجتبی الهی خراسانی )مدرّّس خارج حوزه علمیه و استادیار مرکز تخصصی آخوند خراسانی؟ره؟ مشهد(

محمدصالح حائری  )مدرس سطوح عالی حوزه علمیه مشهد(
علی رحمانی )مدرس سطوح عالی حوزه علمیه مشهد، استادیار مرکز تخصصی آخوند خراسانی؟ره؟ مشهد(

رضا میهن دوست )مدرس سطوح عالی حوزه علمیه مشهد(
علی جبار گلباغی ماسوله )استادیار گروه فقه و مبانی حقوق اسلامی دانشگاه آزاد اسلامی واحد لاهیجان(

بلال شاکری )مدرس سطوح عالی حوزه علمیه مشهد و استادیار مرکز تخصصی آخوند خراسانی؟ره؟ مشهد(
مهدی مهریزی طرقی )دانشیار دانشگاه آزاد اسلامی ـ واحد علوم و تحقیقات تهران(

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


3

جستارهای 
فقهی و اصولی

سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

ضوابط ارسال مقالات علمی  پژوهشی
ضوابط محتوا:

1. مقاله باید نتیجۀ تحقیقات نوآمد نویســنده، و برخوردار از محتوا و یافته های غنی علمی در 
یکی از انواع زیر باشد:

الف( نظریۀ جدید؛ ب( تقریر و تبیین جدید از یک نظریه؛ ج( اثبات و اســتدلال جدید برای 
یک نظریه؛ د( ارزیابی و نقد جدید از یک نظریه؛ ه( مقایسه دو یا چند نظریه؛ و( کاربرد و تطبیقات 

جدید برای یک نظریه.
1. مقاله، فقط برای یک شماره آماده شود و دنباله دار نباشد.

2. مقاله، پیشتر یا همزمان به مجله های دیگر ارائه نشده باشد و نویسنده به نشر آن  در جای دیگر متعهد نباشد.
3. مسؤولیّّت مقاله به لحاظ علمی و حقوقی به عهده نویسنده است.چنانچه مقاله ای چند نویسنده 
داشته باشد و نویسنده مسئول مشخص نشده باشد، ارائه مقاله و تمام مکاتبات و مسئولیت مقاله با نویسنده 
اول است. درج نشانی الکترونیک در پایین صفحه اصلی مقاله، فقط به نویسنده اول اختصاص دارد.

ضوابط نشر:
ــش از  ــی پژوه ــی و قانون ــث اخلاق ــه مباح ــی در زمین ــی و اصول ــتارهای فقه ــریه جس 1. نش

اصــول و ضوابــط کمیتــه اخلاق بین المللــی نشــر )COPE( پیــروی می کنــد.
 1. نویســندۀ مســئول لازم اســت مقالــۀ خــود را از طریــق پایــگاه اینترنتــی مجلــه بــه نشــانی:

JFO.akhs.bou.ac.ir ارسال نماید و اطلاعات ضروری )*( را تکمیل نماید.
2. حق قبول، ردّّ و ویرایش مقاله  برای مجله محفوظ است.هر مقاله ارسالی به مجله،به صورت 
ناشــناس توسط دو داور متخصص، داوری همتراز )peer review( می شود و در صورت اختلاف 
نظر داوران، توسط داور سوم ارزیابی می شود.تأیید نهایی مقاله برای چاپ در فصلنامه، پس از نظر 

داوران با هیئت تحریریه است.
3. ترتیب مقالات هر شماره، بر اساس اقتضائات مورد نظر فصلنامه صورت می‌گیرد.

ضوابط نگارش:
1. رعایت دستور خط زبان فارسی مصوّّب فرهنگستان زبان و ادب فارسی، الزامی است.

2. حجم مقاله حداکثر7500 کلمه باشد.
 3. مقالــه بــا ابعــاد A4 بــا نرم افــزار Word فرمــت Doc و متــن بــا قلــم IRZAR 13، و

ــادر  ــوع قلم ه ــان ن ــا هم ــع ب ــی و مناب ــده، پاورق ــی، چکی ــرای انگلیس  Times New Roman ب
انــدازه 11 حروفچینــی شــود. همچنیــن صفحه آرایــی دارای حاشــیه بــالا 5cm و پاییــن 3cm، چپ 

و راســت2.5cm و میــان ســطور cm 1 باشــد.
4. هر مقاله باید به ترتیب شامل بخش های اصلی زیر باشد:

- عنوان: به طور فشرده وگویا، مسئلۀ تحقیق را مشخص  کند.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


4

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

- چکیده: حداکثر در 300 کلمه به طور صریح، موضوع، هدف، ابعاد، روش، و نتیجۀ تحقیق را 
بیان کند و فاقد جزئیات، جدول، شکل یا فرمول باشد. و همچنین ارائۀ چکیده انگلیسی الزامی است.
- کلیدواژه: بین 3 تا 7 کلیدواژه و ترجیحاًً بر اســاس اصطلاحنامۀ علوم اسلامی )به نشــانی: 

thesaurus.islamicdoc.org( باشد. 
- مقدمه: به ترتیب شاملِِ بیان کلیات موضوع، خلاصه ای از تاریخچه موضوع وکارهای انجام شده 
و ویژگی های هر یک، بیان فعالیت متمایز مقاله و برای گشودن گره ها و حرکت به سمت یافته های نوین.
- متن اصلی:مشتمل بر مطالب اصلی یعنی: تعریف مفاهیم مورد نیاز، طرح مسئله، استدلالات 

و نقدها، به صورت مرتبط و دنباله وار.
- نتیجه  گیری: یافته های نهایی تحقیق و کاربردهای آن،و احیاناًً طرح نکات مبهم و پیشــنهاد 

گسترش تحقیق به زمینه های دیگر.
- منابع: فهرســت کامل منابــع مورد ارجاع در متن اصلی، به ترتیب حــروف الفبا )ابتدا منابع 

فارسی و عربی، سپس انگلیسی(.
1. منابع در انتهای مقاله، به شیوۀ زیر )بسته به نوع منبع( درج شود:

- کتاب: نام خانوادگی/لقب، نام. )ســال انتشــار(. عنوان کامل اثر شامل عنوان اصلی و فرعی 
)ایتالیک(. نام مترجم یا مصحح. نوبت چاپ. محل نشر: نام ناشر.

- مقاله: نام خانوادگی، نام)ســال انتشــار(. »عنوان اصلی و فرعی مقاله«، نام مجله )ایتالیک(، 
دوره/ سال: شمارۀ مجله، شمارۀ صفحات مقاله در مجله.

- پایان نامه: نام خانوادگی، نام. )سال انتشار(. عنوان پایان نامه )ایتالیک(. نام دانشگاه یا سایت 
اینترنتی که پایان نامه یادشده در آن قابل دسترسی است.

- سایت اینترنتی: نام خانوادگی، نام. )سال انتشار( یا روزآمد شدن. »عنوان مطلب« )ایتالیک(. 
لینک کامل و آدرس سایت به صورت کامل.

- همایش و کنفرانس ها: نام‌خانوادگی، نام. )ســال انتشار(. »عنوان مقاله« )ایتالیک(، عنوان 
کتاب مجموعه مقالات، محل نشر: نام ناشر.

ضوابط استناددهی:
1. ارجاعات استنادی مطالب به کتاب یا مقاله بصورت درون متنی و در پرانتز، به ترتیب شامل: 
)نام مؤلف ، سال انتشار، جلد/ صفحه( آورده شود؛ مانند: )مطهری، 1388، 40/2( درصورت زبان 
غیر فارسی از مخفّّف ق)هجری قمری( و م)میلادی( استفاده شود. در صورت استناد مقاله به دو یا 

چند اثر از یک نویسنده با تاریخ یکسان انتشار، نام خلاصۀ اثر نیز آورده شود.
2. ارجاعات توضیحی )مانند صورت لاتین کلمات، شرح اصطلاحات و مانند آن( در پانویس 

هر صفحه آورده شود و منابع مستند آن ها نیز، مثل متن مقاله روش درون متنی درج شود.
3. در صورت تکرار ارجاع، باید مثل بار اول بیان شود و از کاربرد کلمات همان و پیشین خودداری گردد.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


5

جستارهای 
فقهی و اصولی

سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

فهرست

کید بر ابتکارات  بازخوانی کارکردهای شــهرت از دیدگاه علمای شــیعه بــا تأ 	7
میرزای نائینی؟ره؟

اکبر نجم / محمدعلی خادمی کوشا /  سید عبدالرحیم حسینی / علی جعفری 	

ـّب« بین دیــدگاه میرزای نائینــی؟ره؟ و آخوند  پژوهشــی مقایســه ای در »ترت� 	37
خراسانی؟ره؟ و بیان ثمرات آن

احسان مهرکش 	

تصحیح روایت ضعیف السند توسط محقق نائینی؟ره؟ 	69
حمید محمدی 	

نظریۀ قضایای خارجیۀ محقق نائینی؟ره؟ و تکامل آن توسط محقق خویی؟ره؟  	93
سعید خدادادی /  منوچهر خدارحمی 	

تمایز مبانی فقه القضا از امر به معروف در اندیشۀ علامه نائینی؟ره؟ 	121
مرتضی مطهری فرد 	

بررســی قاعدۀ ابداعی محقق نائینی در تمسک به عام در شبهات مصداقیه با  	145
تطبیق بر اصل احتیاط در فروج

محمدجواد صفایی راد 	

175	 نظریۀ محقق نائینی در تحلیل عقلایی پدیدۀ توريث
خالد غفوری الحسنی 	

چکیده های عربی 	201

http://JFo.akhs.bou.ac.ir




7

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

R e-Examination of the Functions of ‘Shuhrah’ from the 
Perspective of Shīʿah Scholars with Emphasis on the 

Innovations of Mīrzā al-Nāʾīnī
 Akbar Najm 1   Mohammadali Khademi Koosha2;

Abdorahim Hosseaini3 ; Ali Jaafari4

1. Lecturer at the higher levels of Qom Seminary and PhD student in Jurisprudence and Fundamentals 
of Islamic Law at Farabi Colleges.(Corresponding Author). https://orcid.org/0000-0001-6080-1844
2. Instructor of Advanced Level Studies of Qom Seminary, Head of the “Sciences Related to Fiqh” De-
partment at Research Center for Jurisprudence and Law of The Islamic Sciences and Culture Academy. 
Qom. Iran.
3. Associate Professor, Faculty of Theology, Farabi College, University of Tehran.
4. Associate Professor, Faculty of Theology, Farabi College, University of Tehran.

Article Info ABSTRACT

Article Type: 
Research Article
Article History: 

Received 27 July 2024

Received in revised form 
30 December  2024  

Accepted 03  February 
2025

Keywords:
Shuhrah, Mīrzā al-
Nāʾīnī, Evidential 
Weakness, Narrations 
Weakness, Establishment 
of Attribution (Istinād).

One of the innovations of Muḥaqqiq al-Nāʾīnī in the science of 
Uṣūl al-Fiqh relates to the inferential validity of Shuhrah (gen-
eral acceptance). This topic has been examined and analyzed 
in three dimensions-practical (ʿamalī), textual (riwāyī), and le-
gal-ruling (fatwāyī)-within Uṣūl al-Fiqh, which forms the main 
focus of this study. The primary question of this research is: 
what innovations did Muḥaqqiq al-Nāʾīnī present regarding this 
uṣūlī issue? Using an analytical-descriptive methodology, this 
study addresses, on the one hand, the functions of shuhrah as 
understood by Islamic scholars and, on the other hand, through 
critical analysis and examination of Mīrzā al-Nāʾīnī’s state-
ments, elucidates his innovative contributions in this field. The 
findings of this study indicate that Mīrzā al-Nāʾīnī introduced 
significant innovations in the discussion of Uṣūlī Shuhrah. 

Cite this article: Najm. A & Others(2025). “ Re-Examination of the Functions of 
‘Shuhrah’ from the Perspective of Shīʿah Scholars with Emphasis on 
the Innovations of Mīrzā al-Nāʾīnī”. Journal of Islamic Law and Juris-
prudence; 40(3); 7-37. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.69601.2846

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-6080-1844
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.69601.2846


8

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Among these innovations are: the non-requirement to establish attribution (intisāb) in 
practical shuhrah to compensate for the weakness of the chain of transmission (sanad), 
conditioned upon the absence of any other clear and decisive evidence; the denial of the 
possibility of compensating for the weakness of indication (dalālah) through practical 
Shuhrah, while simultaneously accepting its validity for reinforcing the continuity of in-
dication; a tendency toward the independent validity (ḥujjīyyah) of fatwāyī shuhrah; and 
the compensation for the weakness of narrations’ chains through fatwāyī and narrative 
(riwāyī) shuhrah.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


9

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

مقالۀ پژوهشی

بازخوانی کارکردهای شهرت از دیدگاه علمای شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای نائینی؟ره؟1

1.اکبر نجم  ؛ 2. محمدعلی خادمی کوشا  3. سید عبدالرحیم حسینی 4. علی جعفری
1.مدرس سطوح عالی حوزه علمیه قم و دانشجوی دکتری فقه و مبانی حقوق اسلامی دانشکدگان فارابی دانشگاه تهران. ایران 

a.najm.talabeh@gmail.com :نویسنده مسئول(. رایانامه(https://orcid.org/0000-0001-6080-1844 
2. مدرس خارج حوزه علمیه قم و مدیر گروه »دانش های وابسته به فقه«پژوهشکده فقه و حقوقِِ پژوهشگاه علوم و فرهنگ 

 khademi.50@gmail.com :اسلامی. قم. ایران. رایانامه
abd.hosseini@ut.ac.ir :3.دانشیار دانشکده الهیات دانشکدگان فارابی دانشگاه تهران. ایران. رایانامه

alijafari@ut.ac.ir :4.دانشیار دانشکده الهیات دانشکدگان فارابی دانشگاه تهران. ایران. رایانامه

تاریخ دریافت: 1403/05/06
تاریخ بازنگری:1403/10/23
تاریخ پذیرش:1403/11/15

چکیده
یکی از نوآوری های محقق نائینی در علم اصول، مربوط به اعتبار استنباطی شهرت است؛ 
موضوعی که در سه ساحتِِ عملی، روایی و فتوایی در علم اصول فقه مورد بحث و بررسی 
قرار گرفته و محور این مقاله اســت. ســؤال اصلی مقاله آن اســت که میــرزای نائینی چه 
ابتکاراتی در این موضوع اصولی ارائه کرده است؟ مقالۀ حاضر با روش تحلیلی- توصیفی 
نگارش یافته و از یک ســو به کارکردهای شــهرت نزد علما اشاره می کند و از سوی دیگر، 

کید بر ابتکارات میرزای  1. نجم، اکبر و همکاران)1404(. »بازخوانی کارکردهای شهرت از دیدگاه علمای شیعه با تأ
نائینی؟ره؟«. جستارهای فقهی و اصولی. 11: 40 )3(. صص: 37-7. 

 https://doi.org/10.22034/jrj.2025.69601.2846

 © 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-6080-1844
https://orcid.org/0000-0001-6080-1844
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.69601.2846


10

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

با تحلیل و بررســی بیانات میرزای نائینی، به تبیین نوآوری های وی در این زمینه می پردازد. 
یافته های این پژوهش نشان می دهد که میرزای نائینی در بحث شهرت اصولی، نوآوری های 
قابل توجهی داشته است؛ ازجمله: عدم نیاز به احراز انتساب در شهرت عملی برای جبران 
ضعف سند، مشروط به نبود مستند بیّّن دیگری غیر از آن دلیل؛ انکار امکان جبران ضعف 
دلالت به واسطۀ شهرت عملی، در عین پذیرش آن برای تقویت کاسریت دلالت؛ تمایل به 
حجیت استقلالی شــهرت فتوایی؛ جبران ضعف سندی روایات به واسطۀ شهرت فتوایی و 

روایی.
کلید واژه  ها: شهرت، میرزای نائینی، ضعف دلالی، ضعف سندی، احراز استناد.

مقدمه
شــهرت یکی از آموزه های مهم در علم اصول فقه است که از دیرباز مورد توجه 
و بررســی علمای این علم قرار داشــته است. این نهاد اصولی در سه ساحتِِ شهرت 
عملی، شــهرت روایی و شــهرت فتوایی مطرح بوده و همــواره محل بحث و تبادل 
نظر میان اصولیان بوده اســت. فقهای امامیه برای هر یک از ســاحت‌های یادشده، 
کارکردهــای متفاوتی بیــان کرده اند که می توان این کارکردها را در دو دســتۀ کلی 

تقسیم بندی نمود:
دســتۀ نخست، کارکرد استقلالی است. در این نوع کارکرد، شهرت - با در نظر 
گرفتن اقســام مختلف و متمایز آن - به عنوان دلیلی مستقل برای اثبات حکم شرعی 
همانند دیگر ادلۀ اجتهادی، همچون کتاب و سنت، مورد استفاده قرار می گیرد. در 
این حالت، فقیه می تواند همان گونه که از آیات یا روایات برای اســتنباط حکم بهره 
می برد، از شهرت نیز بدون نیاز به ضمیمۀ عنصر دیگری، به طور مستقل حکم شرعی 

را استنباط و صادر نماید.
دستۀ دوم، کارکرد ابزاری است. در این صورت، شهرت با وجود اقسام گوناگونش، 
به عنوان دلیل مستقل برای اثبات حکم شرعی تلقی نمی شود، بلکه به‌عنوان ضمیمه و 
قرینه ای در کنار دلیل اصلی به کار می رود. به عنوان مثال، در کلمات فقها، »شهرت 
عملی« به عنوان جابر ضعف ســند در کنار روایت قرار می گیرد و ضعف سند آن را 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


11

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

جبران می کند. درنتیجه، فقیه با تمسک به همان دلیل لفظی، استنباط حکم شرعی 
می نماید )ر.ک: خوئی، ۱۳۵۲، ۱۶۰/۲؛ علیدوست، ۱۳۹۶، ۳۷(.

اما آنچه در این نوشــتار مورد توجه قرار گرفته، دو محور اساســی است نخست، 
بررســی دیدگاه فقهای شــیعه در طول تاریــخ فقاهت دربارۀ کارکردهای شــهرت؛ 
به عبارتی، این که آنان چه کارکردهایی - اعمّّ از اســتقلالی و ابزاری - برای شهرت 
قائــل بوده اندو دوم اینکه با توجــه به جایگاه ممتاز میرزای نائینــی به عنوان یکی از 
برجســته ترین عالمان اصول فقه، این پرســش مطرح است که آیا ایشان در این زمینه 

دارای ابتکارات و بیانات جدیدی بوده اند یا خیر؟
کید ویژه بر دیدگاه های میرزای نائینی  مقالۀ حاضر با روش توصیفی ـ تحلیلی و با تأ
تدوین شــده است. در ابتدا، با تبیین مفهوم شهرت و جایگاه آن در ادبیات علمی و 
عرصۀ عملی فقاهت فقهای شــیعه، زمینه ای فراهم می شــود تا در گام بعد، بیانات 
میرزای نائینی به صورت دقیق بررســی و تحلیل گردد و از این رهگذر، نوآوری ها و 

ابتکارات این عالم برجسته کشف و تبیین شود.

1. مفهوم شناسی شهرت
پیش از پرداختن به دو پرســش اصلی، ضروری اســت ابتدا به تبیین و بررســی 
اصطلاحات کلیدیِِ مطرح شده در عنوان بحث بپردازیم. پس از روشن شدن مفاهیم، 

به پاسخ دو پرسش مذکور خواهیم پرداخت.
شــهرت در لغت، از ریشــۀ »شََــهََر« به معنای چیزی است که شــیوع یافته و بر 
همگان آشــکار شده باشــد )ابن منظور، ۱۴۴۱ق، ۴۳۱/۱(. همچنین، معانی دیگری چون 
»آشــکار کردن«، »افشا نمودن« و »مشهور ســاختن« نیز برای آن ذکر شده است 
)ابن فارس، ۱۴۱۵ق، ۵۴۰(. در اصطلاح، شــهرت به معنای شیوع یک نظر یا قول در میان 
عالمان دینی اســت؛ به گونه ای که به حدّّ اجماع نرســیده باشــد )مظفر، ۱۳۷۵، ۱۵۱/۲؛ 
صدر، ۱۴۰۶ق، ۱۳۳/۲(. با این حال، از آنجا که شهرت دارای اقسام مختلفی است و هر 
یک نزد فقهای امامیه معنای خاص خود را دارد، لازم اســت هر یک از این اقسام به 

صورت جداگانه تبیین و از منظر فقیهان بررسی شود.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


12

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

اگر فقها در مقام استنباط به روایتی استناد کرده و بر اساس آن فتوا دهند، هرچند 
روایت ضعیف باشــد، به این نوع شهرت، »شــهرت عملی« یا »شهرت در استناد« 

گفته می شود )کاظمی الخراسانی، ۱۳۷۶، ۱۵۳/۳؛ بروجردی، ۱۴۱۷ق، ۲۹۰/۲(.
در مقابل، چنانچه فتوایی میان فقها شــیوع یافته باشد؛ ولی به حدّّ اجماع نرسد - 
خواه آن که اساســاًً دلیلی در آن مسئله وجود نداشته باشد، یا دلیلی موجود باشد؛ اما 
شهرت مستند به آن نباشد و یا حتی شهرت برخلاف آن دلیل شکل گرفته باشد - به 
آن »شهرت فتوایی« گفته می شود )کاظمی الخراسانی، ۱۳۷۶، ۱۵۳/۳؛ مظفر، ۱۳۷۵، ۱۵۱/۲(.

بنابراین، در شــهرت فتوایی یا مســتندی برای فتوای مشهور وجود ندارد و یا اگر 
وجود داشته باشد، روشن نیست که فقها در فتوای خود به آن استناد کرده باشند.

در تفسیر شهرت روایی، دو دیدگاه اصلی مطرح شده است:
دیدگاه نخســت بر این باور است که هرگاه روایتی در میان راویانِِ دوران نزدیک 
به زمان معصوم؟ع؟ شایع شود و افراد متعددی آن را نقل کنند - هرچند به حد تواتر 
نرسد - این روایت را »مشهور« می نامند؛ خواه مورد عمل فقها واقع شده باشد یا نه. 

این نوع شهرت، ازجمله مرجّّحات محسوب می شود.
در مقابــل، دیدگاه دوم، شــهرت روایی را به معنای ذکــر روایت در کتاب های 
حدیثی می داند؛ به عبارت دیگر، در این دیدگاه با دو معنای متفاوت از شهرت روایی 

مواجه هستیم: یکی کثرت نقل و نگارش و دیگری کثرت راویان.
محقق نائینی در تبیین معنای شــهرت روایی، این مفهوم را همان می داند که در 
مقبوله به آن اشاره شده است. به بیان دیگر، از نظر ایشان، مراد از شهرت روایی، اشتهار 
روایت در میان راویان و ثبت آن در کتاب های حدیثی است )کاظمی الخراسانی، ۱۳۷۶، 

.)۷۸۶/۴
ایشان در بخش دیگری نیز تصریح می کنند که: »خبر مشهور، خبری است که 
در کتاب های احادیث تدوین شده و در میان راویان و ارباب حدیث، شناخته شده و 

معروف باشد« )کاظمی الخراسانی، ۱۳۷۶، ۷۷۷/۴(.
پذیرش هر یک از دو معنای مطرح شــده برای شهرت روایی، آثار و نتایج خاص 
خود را به دنبال دارد. اگر شــهرت روایی به معنای کثرت راویان تلقی شود، ترجیح 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


13

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

یک روایت به واســطۀ شهرت روایی، با مشــکلی مواجه نخواهد بود؛ همان گونه که 
کثرت نقل در کتب نیز به معنای مستفیض بودن روایت نیست )ر.ک: هدایة المسترشدین، 

1429ق، ۴۴۰/۳؛ بروجردی، ۱۴۱۷ق، ۷۵/۳(.
با این حال، باید توجه داشــت که شیخ حسین حلی در تقریرات خود از مباحث 
استادش تصریح می کند که شهرت روایی منحصر در دوران حضور ائمه؟عهم؟ و پیش 
از تدوین کتب حدیثی است؛ نکته ای که می تواند قرینه ای بر پذیرش معنای نخست 

از شهرت، یعنی اشتهار در میان راویان، قلمداد شود )حلی، ۱۴۳۲ق، ۲۸۴/۱۲(.
شــایان ذکر اســت که در ادامه، به تفصیل به ابتکار محقــق نائینی در خصوص 
ماهیت شهرت روایی خواهیم پرداخت و تحلیل روش شناختی ایشان را در این زمینه 

بررسی خواهیم کرد.

2. شهرت و کارکردهای آن نزد علما
2/1. شهرت عملی و کاردهای آن

چنان که پیش تر بیان شد، کارکردهای سه گانۀ شهرت نزد علمای امامیه را می توان 
در قالب دو دستۀ کلی استقلالی و ابزاری طبقه بندی کرد.

2/1/1. کارکرد استقلالی
با توجه به بررسی های انجام شده، روشن می شود که محقق نائینی و سایر علمای 
شیعه قائل به حجیت استقلالی برای شهرت عملی نیستند )طوسی، 1390ق، 4/1؛ طوسی، 
1417ق، 373/1؛ محقق حلی، ۱۴۰۷ق، 29/1- 30؛ حلی 1412ق، 39/1؛ بهبهانی، 1417ق، 80؛ نراقی، 

۱۴۱۵ق، 424/3؛ نجفی، ۱۴۰۴ق، 384/19؛ كاظمی الخراسانی، 1376، 153/۳(.
2/1/2. کارکرد ابزاری

به صورت کلی می توان کارکردهای ابزاری مطرح شده پیرامون شهرت عملی را 
به دو دسته تقسیم نمود:

2/1/2/1. تعامل با سند روایت
از آنجــا که عمل فقها می توانــد در دو جهت موافقت یا مخالفت با روایت مورد 
نظر صورت گیرد، شهرت عملی نیز به دو صورت بروز می کند: یا شهرت در عمل 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


14

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

به روایت اســت یا اعراض از آن چیزی که می توان »اعراض مشهور از دلیل« نامید. 
برخی معتقدند پذیرش یک روایت توســط فقهای مشــهور می تواند موجب »جبران 
ضعف ســند« آن روایت شــود؛ همان طور که اعراض مشــهور فقها می تواند باعث 

»تضعیف روایت« گردد.
در دیدگاه مشــهور فقها، اگــر محرمی به طور جاهلانه دیگــری را به عقد خود 
درآورد، این سبب حرمت ابدی می شود. فیض کاشانی در بیان مستندات این حکم 
به روایتی استناد کرده و با وجود ضعف سندی آن را پذیرفته است؛ وی علت پذیرش 
را شهرت عملی فقها به آن روایت می داند )فیض کاشانی، بی تا، ۲۴۸/۲(. گروهی از فقها 
همچون شــیخ طوســی، محقق حلی و علامه حلی با وجود ضعف سند روایت، به 
صدور آن وثوق یافته اند )طوســی، ۱۳۹۰ق، ۴/۱؛ طوسی، ۱۴۱۷ق، ۳۷۳/۱؛ حلی، ۱۴۰۷ق، ۲۹/۱-

۳۰؛ حلی، ۱۴۱۲ق، ۳۹/۱؛ بهبهانــی، ۱۴۱۷ق، ۸۰؛ نراقی، ۱۴۱۵ق، ۴۲۴/۳؛ نجفی، ۱۴۰۴ق، ۳۸۴/۱۹(. 
همچنیــن برخی از فقها، حتی در صورت ثقــه بودن راوی، اعراض فقها از روایت را 

موجب تضعیف آن دانسته اند )حلی، ۱۴۰۷ق، ۹۴/۱؛ عاملی، ۱۴۱۹ق، ۳۰۲/۳(.
فقهایی که شــهرت عملی را جابر ضعف سند می دانند، در توجیه این دیدگاه به 
ادله ای مانند »اجماع« و »منطوق آیۀ نبأ« تمسک کرده اند. توضیح آنکه محقق حلی 
در کتاب »معارج الاصول« اســتناد شیخ طوســی برای الزام به پذیرش سند ضعیف 
به واسطه شــهرت را اجماع دانسته است )حلی، ۱۴۲۳ق، ۲۱۳؛ ر.ک: بهبهانی، ۱۴۱۵ق، ۴۸۷؛ 
کاشف الغطاء، بی تا، ۲۱۳/۱(. شیخ طوسی در کتاب »تنقیح« نظر خود را در این موضوع 
تفصیل داده و بیان می کند که اگر شــهرت عملی فقها در اســتناد به یک روایت، با 
وجود روایت معارضی به هم نخورد، به دلیل حصول اجماع در نقل آن روایت، عمل 
به آن واجب است )طوسی، ۱۳۹۰ق، ۴/۱( و تا آنجا که عمل به چنین روایتی را از قطعیات 

و مسلمات به شمار می آورد )طوسی، ۱۴۰۳ق، ۳۷۳/۱(.
برخی دیگر در توجیه الزام به پذیرش ضعف ســند به واســطۀ شــهرت عملی، به 
معنای آیۀ »نبأ« تمسک کرده و بیان می کنند که ضرورت »تبیّّن« در خبر، به معنای 
کفایت حصول ظن برای عمل به آن اســت؛ زیرا در بســیاری از موارد تبیّّن حاصل 
می شــود؛ اما قطعیت به دست نمی آید؛ بنابراین، صرف تبیّّن برای عمل به خبر واحد 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


15

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

کافی اســت. این ویژگی در عمل فقها نســبت به یک روایت نیز مشــاهده شده و 
می توان از آن برای الزام پذیرش ضعف ســند روایت به واسطۀ شهرت عملی استفاده 

کرد )انصاری، ۱۴۲۸ق، ۲۷۴/۱(.
میرزای نائینی نیز به دو کارکرد شــهرت عملی اشــاره کرده است )حلی، ۱۴۳۲ق، 
۲۸۳/۱۲(. لازم به ذکر اســت که علامه نائینی مانند دیگر اصولیان شیعه، کارکردهای 
ابزاری شهرت عملی را تنها در صورتی که این شهرت از نوع قدمایی باشد، می پذیرد 
)کاظمی الخراسانی، ۱۴۱۱ق، ۲۷۸/۲-۲۷۹؛ ر.ک: حلی، ۱۴۳۲ق، ۳۹۱/۶(. ایشان در بحث فقهی 
دربارۀ نجاست اهل کتاب می فرماید که اخبار دال بر طهارت ذاتی و نجاست عرضی 
اهل کتاب از حیث دلالت و ســند صحیح و بدون اشــکال است؛ ولی یک مشکل 
در این اخبار وجود دارد و آن این است که با شهرت فتوایی قدمایی مخالف است و 
اگر مبنای ما این باشد که شهرت فتوایی قدمایی که برخلاف دلیل است سبب سلب 
وثوق و اطمینان به خبر می شود، در این صورت قول به طهارت اهل کتاب با مشکل 

مواجه خواهد شد )نجم آبادی، ۱۴۲۱ق، ۷۴(.
ممکن اســت برای برخی این اشکال مطرح شود که سخن دربارۀ شهرت عملی 
و کارکردهای ابزاری آن است، در حالی که در بخش پیشین به شهرت فتوایی اشاره 
شد! این اشکال ناشی از عدم دقت در ماهیت سلبی اعراض از دلیل است. همان طور 
که برای اهل فن روشن است، اعراض ماهیتی سلبی دارد؛ یعنی فقها در مقام استنباط 
به دلیل عمل نمی کنند؛ اما این اعراض از طریق مواردی مانند شهرت فتوایی آشکار 
می شود. به عنوان مثال، روایات دال بر طهارت ذاتی اهل کتاب وجود دارد؛ اما شهرت 
فتوایی قدمایی بر نجاســت ذاتی اهل کتاب دلالت دارد؛ این شــهرت فتوایی نشــان 
می دهد که قدما در مقام عمل از روایات مذکور اعراض کرده و بدان عمل نکرده اند.

محقق نائینی در کتاب »فوائد الاصول« به این نکتۀ ظریف تصریح کرده اســت 
)کاظمی الخراســانی، ۱۳۷۶، ۱۵۳/۳-۱۵۴؛ خوئی، ۱۳۵۲، ۱۶۱/۲؛ حلی، ۱۴۳۲ق، ۲۸۵/۱۲(. محقق 
خوئی در تقریر بیانات استاد خود چنین بیان می کند: »اما از نظر سند، هیچ تردیدی 
نیست که اعراض مشهور از روایت صحیح در ذات خود و فتوا دادن به خلاف آن، 

موجب تضعیف روایت می شود...« )خوئی، ۱۳۵۲، ۱۶۱/۲(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


16

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

محقق نائینی نیز در بخش دیگری به صورت شــفاف تر به این معنا اشاره کرده و 
می گوید: »اشکالی نیست اگر شهرت فتوایی مخالف مضمون روایت باشد، در هر 
صــورت باعث تضعیف آن خواهد بود؛ زیرا اعــراض اصحاب از روایت، قوی ترین 

دلیل تضعیف آن است« )کاظمی الخراسانی، ۱۳۷۶، ۷۸۷/۴(.
لازم است توجه شود که اصولیان و محقق نائینی برای اینکه اعراض بتواند به عنوان 
کاســر و مضعف دلیل شــناخته شود، شــروطی را بیان کرده اند؛ این شروط همگی 
مربوط به تحقق کاسریت اعراض است، نه صرف صحت و صدق عنوان »اعراض«.

شــرط اول این اســت که اعراض از سوی قدما محقق شــده باشد، نه متأخرین 
)خوئی، 1352، 161/2(. دوم اینکه دلیل در منظر و دیدگان قدما بوده و ایشان به آن عمل 
نکرده باشــند )حلی، 1432ق، 391/6(؛ بنابراین اگــر فتواهایی از قدما بر خلاف روایتی 
صحیح السند در کتاب هایی مانند اشــعثیات یا دعائم الاسلام باشد، نمی توان آن را 
به عنوان اعراض مخل به صحت روایت تلقی کرد )خوئی، 1352، 161/2(. شرط سوم آن 
است که شهرت فتوایی به عنوان اعراض، ناشی از طعن قدما به یکی از روایات حدیث 
نباشــد؛ زیرا اگر با اجتهادات و مطالعات جدید، به خطای پیشینیان در رد اعتبار این 
روایت پی ببریم، در این صورت فتوا به خلاف دلیل و اعراض از دلیل، دیگر به عنوان 

مضعف دلیل محسوب نمی شود )خوئی، 1352، 161/2(.
شهید ثانی و فقهای پس از ایشان، ازجمله محقق کرکی، محقق اصفهانی، محقق 
خوئی و شاگردان ایشان، به مخالفت با قائلین به انجبار سند ضعیف به واسطۀ شهرت 
عملی برخاسته اند و معتقدند که سند ضعیف روایت به واسطۀ شهرت عملی مجبور به 
قبول نیست )عاملی، 1423ق، 74-75؛ عاملی، 1411ق، 132/1؛ اصفهانی، 1414ق، 434/3؛ خوئی، 

1422ق، 236/47؛ تبریزی، 1423ق، 174/3).
شهید ثانی در توضیح دلیل مخالفت خود می فرماید: انجبار سند ضعیف به واسطۀ 
شهرت عملی زمانی معتبر است که این شهرت، پیش از زمان شیخ طوسی نیز موجود 
بوده باشد؛ اما عمل فقها به روایت پیش از شیخ طوسی بر پایۀ انجبار به واسطۀ شهرت 
عملی نبوده اســت. پس از شیخ طوسی، فقها بدون تأمل و تحقیق دقیق، به روایاتی 
که شیخ در کتب خود ذکر کرده است استناد کردند؛ سپس فقهای متأخر این عمل 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


17

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

فقها پس از شیخ را به عنوان انجبار سند ضعیف به واسطۀ شهرت عملی تفسیر کردند 
و این کارکرد را مسلم و قطعی دانسته اند )عاملی، 1423ق، 75-74(.

محقق خوئی علاوه بر خدشــه به حجیت شــهرت عملی در انجبار سند، اصل 
تحقق شهرت عملی را نیز مورد نقد قرار داده و تحقق آن را به دلیل عدم ذکر مستند 
در فتــاوای قدما، نامحتمل می داند. ایشــان در توضیح این مطلب می فرماید: اثبات 
اســتناد مشــهور به خبری، از اثبات کبرای قاعدۀ انجبار ضعف سند روایت ضعیف 
به واسطۀ شهرت عملی دشوارتر است؛ زیرا مراد از »مشهور«، مشهور در میان قدمای 
اصحاب است و ما می دانیم که قدما تنها به بیان فتوای خود می پرداختند و دلیل آن را 
ذکر نمی کردند. تنها کسی که به ادله به صورت تفصیلی پرداخته است، شیخ طوسی 
در کتاب مبسوط و تابعین ایشان بوده اند؛ بنابراین چگونه می توان به قطعیت رسید که 
قدمای اصحاب به روایت ضعیف اســتناد کرده اند؟ نهایت چیزی که می توان گفت 
این است که فتواهای ایشان با روایت موافق بوده است و تطابق صرف، دال بر استناد 

نیست )خوئی، 1422ق، 236/47(.
محقق اصفهانی نیز بیان داشــته است که اگر شــهرت قدما همراه با قرینه ای بر 
صحت روایت باشــد، این قرینه برای عموم مردم قابل اســتناد بوده و می تواند باعث 
انجبار ســند روایت شــود؛ اما در بســیاری از موارد، این ویژگی در شهرت ها وجود 
ندارد؛ بنابراین نمی توان برای اثبات انجبار ســند روایت، به شــهرت عملی تمسک 

جست )اصفهانی، 1414ق، 434/3(.
مرحوم شهید صدر در جمع بندی مبانی مواجهه با شهرت عملی چنین بیان می کند 
که اگر وثاقت راوی را به صورت موضوعی بپذیریم، صرفاًً عدم وثاقت روایت باعث 
عدم حجیت آن می شود و شهرت عملی نیز نمی تواند حجیت بخشد. همان طور که 
اگر قرینه ای دلالت بر کذب بودن خبر داشته باشد، روایت ثقه نیز از حجیت ساقط 
نمی شود؛ اما اگر مبنا را طریقی بودن وثاقت راوی بدانیم و اصل را وثوق به مضمون 
خبر قرار دهیم، در این صورت هم عمل مشهور فقها می تواند موجب حجیت روایت 
شــود و هم اعراض آن ها می تواند باعث تضعیف روایت گردد )صدر، 1421ق، 172/2-

.)174

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


18

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

2/1/2/2. مرجّّح باب تعارض
در این زمینــه می توان از همان مبنایی که فقیه در مواجهه با انجبار ســند روایت 
به واسطۀ شهرت عملی اتخاذ کرده است، برای شناخت نظر او دربارۀ کارکرد شهرت 
عملی در موارد تعارض بین روایات نیز استفاده کرد. این گزاره زمانی قوی تر می شود 
که درمی یابیم موافقان انجبار ســند روایت به وســیلۀ شهرت عملی، با رجحان عمل 
مشــهور در موقعیت تعارض میان روایات نیز موافقت کرده اند )ر.ک: طوســی، 1417ق، 

155/1؛ انصاری، 1428ق، 139/4؛ حلی، 1432ق، 283/12(.
برخی از فقها بیان داشــته اند که اگر دو روایت بــا یکدیگر تعارض پیدا کنند و 
یکی از آن ها از شهرت عملی برخوردار باشد و دیگری دارای شهرت روایی، روایت 
دارای شــهرت عملی بر روایت دارای شــهرت روایی تقدم دارد. به حدی که عمل 
نکردن مشهور فقها به روایتی که شهرت روایی دارد، نشان دهندۀ وجود خلل بزرگی 
در آن روایت اســت. این موضوع به اندازه ای ســند روایت دارای شــهرت روایی را 
ضعیف می کند که محقق عراقی تعارض را مستقر ندانسته و اساساًً روایت معارض با 
شهرت عملی را فاقد قوت لازم برای ایجاد تعارض می داند و اطلاق لفظ »ترجیح« 

را مسامحه آمیز می شمرد )بروجردی، 1417ق، 206-205/4(.
شــیخ حسین حلی نیز همین اشکال را بر استاد خود، مرحوم نائینی وارد کرده و 
ایشان در پاسخ می فرمایند که اعراض از روایت به معنای خروج آن از دایرۀ حجیت 

نیست )حلی، 1432ق، 288/12(.
در مقابــل دیــدگاه فوق، برخی معتقدند که این مســئله در حــد یک مرجّّح از 
مرجحات باب تعارض است و نمی توان آن را قطعی دانست. آن ها می گویند ممکن 
است سند روایتی که دارای شهرت روایی است، از قوت سند روایت مقابل که دارای 

شهرت عملی است قوی تر باشد و ظنّّ قوی تری به آن بدهد )کنی، ۱۴۲۱ق، ۷۱-۷۰(.

2/2. شهرت روایی و کارکردهای آن
2/2/1. کارکرد استقلالی

با توجه به بررسی های انجام شده، مشخص می شود که محقق نائینی و سایر علمای شیعه 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


19

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

قائل به حجیت استقلالی شهرت روایی نیستند )ر.ک: بهبهانی، ۱۴۱۵ق، ۲۱۳؛ حکیم، ۱۴۱۸ق، 
۲۲۱؛ کاظمی الخراسانی، ۱۳۷۶، ۱۵۳/۳؛ صنقور، ۱۴۲۸ق، ۲۳۸/۲؛ جزایری، ۱۴۱۵ق، ۳۸۹-۳۸۸/۴(.

2/2/2. کارکرد ابزاری
بســیاری از فقهای امامیه، شــهرت روایی را به عنوان یکــی از مرجحات در باب 
تعارض روایــات می دانند )حکیــم، ۱۴۱۸ق/۲۲۱؛ کاظمی الخراســانی، ۱۳۷۶، ۱۵۳/۳؛ صنقور، 
۱۴۲۸ق، ۲۳۸/۲؛ جزایری، ۱۴۱۵ق، ۳۸۸/۴-۳۸۹(. لازم است توجه داشت که علمای شیعه 
شهرت روایی را جابر ضعف سند نمی دانند؛ زیرا نقل روایت بدون فتوا به مضمون آن، 
احتمال وجود خلل در صدور یا جهات دیگر روایت را افزایش می دهد و همین سبب 
شده که فقها به آن استناد نکرده و از آن اعراض کنند؛ بنابراین، نه تنها شهرت روایی 
صرف معتبر نیســت، بلکه برخی همچون بهبهانی )بهبهانی، ۱۴۱۵ق، ۲۱۳( آن را عاملی 

برای تضعیف حدیث نیز می دانند.

2/3. شهرت فتوایی و کارکردهای آن
2/3/1. کارکرد استقلالی

بســیاری از علما قائل به عدم حجیت شــهرت فتوایی هســتند )انصــاری، ۱۴۲۸ق، 
۲۳۱/۱ـ۲۳۵(. در میان معاصران، آیت الله خوئی )خوئی، ۱۴۲۲ق، ۱۴۱/۲ـ۱۴۶ و ۲۴۰( نیز ادلۀ 
اقامه شــده مانند »فحوا ادلۀ حجیت خبر واحد«، »تنقیح مناط«، »علتی که در آیۀ 
نبأ ذکر شــده« و همچنین روایاتی نظیر »مقبولۀ ابن حنظله« را مخدوش می داند؛ اما 
در مقابل، برخی فقها معتقدند که شــهرت فتوایی دارای حجیت اســتقلالی است. 
امام خمینی؟ره؟ معتقد است که »شهرت فتوایی قدما« تا زمان شیخ طوسی حجت 
است؛ اما شهرت فتوایی متأخرین حجت نیست؛ زیرا روش قدما بر این بود که اصول 
را مستقیماًً از ائمه دریافت کرده و بدون تغییر و تبدیل در کتب خود ثبت نمایند و بنا 
داشتند فتاوا را تا زمان ائمه ضبط کنند، در حالی که متأخرین چنین روشی نداشتند؛ 
بنابراین، به همان مناطقی که اجماع حجت است، شهرت فتوایی نیز حجت خواهد 
بود؛ یعنی معیار و ملاک، کاشفیت از قول معصوم؟ع؟ است )خمینی، ۱۴۲۷ق، ۲۶۱/۲؛ 

ر.ک: بهجت، ۱۳۸۸، ۲۲۷-۲۲۱/۳(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


20

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

ناگفته نماند که حجیت شهرت فتوایی به برخی فقها مانند شهید و گروهی دیگر از 
علما نسبت داده شده است؛ اما در اصل انتساب، تحلیل و معنای مورد نظر ایشان دربارۀ 
این حجیت، تردید و ابهام وجود دارد )میرزای قمی، ۱۴۳۰ق، ۲۷۶/۲؛ انصاری، ۱۳۸۳، ۱۱۶/۳(.

2/3/2. کارکرد ابزاری
2/3/2/1. تعامل با سند روایت

گاهی مســتند فتوای مشهور فقها مشخص نیســت؛ اما مضمون روایتی با آن فتوا 
مطابقت دارد. در چنین حالتی، به دلیل نبودن مســتند فقها، ادعای رویکرد ایجابی 
با ســند روایت - یعنی »انجبار روایت نزدیک به مضمون فتوای مشــهور« - نسبت 
به شــهرت عملی که مستند فتوای مشــهور در آن معلوم است، دشوارتر است. با این 
وجود، برخی فقها شهرت فتوایی را نیز، مشروط به شرایط و قیودی، باعث انجبار سند 
روایت دانســته اند. یکی از قطعی ترین این شرایط، قدمایی بودن شهرت فتوایی مورد 
اســتناد است؛ چراکه قدما خود را متعهد به دلایل نقلی می دانستند و بنابراین می توان 

متن فتاوای آنان را با متن روایت معصوم؟ع؟ برابر دانست )بجنوردی، ۱۴۲۲ق، ۹۱/۲(.
برخی قیود مطرح شده برای انجبار ضعف سند به واسطۀ شهرت فتوایی را موجب 
تقریب این نوع شهرت به شهرت عملی دانسته اند )بجنوردی، ۱۴۲۲ق، ۹۱/۲(؛ اما در مورد 
رویکرد سلبی، اگر فتوای مشــهور فقها مخالف با یک روایت باشد، شهرت فتوایی 
می توانــد موجب »تضعیف روایت مخالف« گردد. در بیان این کارکرد از شــهرت 
فتوایی برخلاف کارکرد انجبار سند و ترجیح در مقام تعارض دو روایت، قیدی ذکر 
کید قرار گرفته این است که اگر معلوم شود  نشــده اســت. تنها نکته ای که مورد تأ
اعــراض قدما از روایت به دلیل ضعفی اســت که در دلالــت آن یافته اند و از لحاظ 
سندی مناقشه ای نکرده اند، این اعراض سبب تضعیف روایت نخواهد شد. همچنین 
اگر نسبت به علت اعراض قدما شک کنیم و نسبت به آن جاهل باشیم، باید اصل را 
بر ضعف ســند روایت گذاشته و همچون اعراض قدما با آن برخورد کنیم )بروجردی، 
1417ق، ۲۰۶/۴(. افزون بر این، تصریح شده که حتی اگر شهرت متأخرین با مضمون 
روایت مخالف موافق باشد، باز هم شهرت فتوایی قدما باعث تضعیف روایت مخالف 

خواهد شد )ر.ک: بروجردی، 1417ق، 206/4(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


21

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

2/3/2/2. مرجّّح باب تعارض
ایــن کارکرد شــهرت فتوایی رابطــه ای تنگاتنگ با کارکرد انجبار ضعف ســند 
به واســطۀ شهرت فتوایی دارد؛ به این صورت که اگر حجیّّت شهرت فتوایی در زمینۀ 
انجبار ضعف سند روایت پذیرفته شود، می توان قائل به ترجیح روایت در مقام تعارض 
نیز به واســطۀ شهرت فتوایی بود؛ زیرا شــهرت فتوایی که موافق یک روایت متعارض 
است، موجب ظنّّ به صحت آن روایت شده و آن را مرجح می سازد )بروجردی، ۱۴۱۷ق، 

۲۰۶/۴؛ انصاری، ۱۴۲۸ق، ۱۳۹/۴(.
میــرزای نائینی نیــز این مبنا را پذیرفته و بطور مســتدل و مفصل آن را بیان کرده 
است. ایشان در مباحث مربوط به »ادراک جماعت« و معیار تحقق درک جماعت، 
به ویــژه در موضوع ادراک رکعت، به دو قول اشــاره می کند: قول اول که قول خود 
ایشــان و مشــهور فقهاســت، به این بیان که آخرین زمانی که ادراک رکعت محقق 
می شود، پیش از رفع رأس امام از رکوع است. قول دوم، ادراک رکعت را زمان تکبیر 
رکوع می داند. میرزای نائینی برای اثبات قول دوم به پنج دسته روایت استناد می کند 

و سپس به تعارض این روایات با دلایل قول اول می پردازد.
ایشــان ابتدا می فرمایند با توجه به وجود »جمــع دلالی« میان ادله، تعارضی بین 
آن ها نیســت؛ اما اگر این جمع دلالی پذیرفته نشــود و نوبت به بررســی مرجحات 
برسد، مرجحات سندی مربوط به دستۀ اول خواهد بود. ایشان این نکته را چنین بیان 
می کنند: »بنابراین، این پنج روایت نمی توانند به صورت دلالتی با دستۀ اول تعارض 
داشته باشند و با وجود چشم پوشی از این موضوع، مرجحات سندی نیز در آنجا وجود 
دارد، ازجمله شــهرت روایی - که از روایت »الاحتجاج« نمایان اســت - و شهرت 

فتوایی«.
ایشــان در این عبارت، مرجح دســتۀ اول را شــهرت روایی و فتوایی دانســته و 
درنتیجه، شهرت فتوایی را به عنوان مرجح در باب تعارض مطرح می کنند. این ادعا 
در کتاب اصولی ایشــان نیز مستدل شده و شهرت قدمایی و متأخرینی که خلاف 
قاعده باشــد، به عنوان مرجح در باب تعارض شــناخته می شــود )کاظمی الخراسانی، 

.)789/4 ،1376

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


22

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

3. ابتکارات میرزای نائینی در شهرت
ابتکارات میرزای نائینی را می توان در ســه بخش مطرح نمود: قســم اول مربوط 
به شــهرت عملی و کارکردهای ابزاری آن اســت، قسم دوم ناظر به شهرت فتوایی و 
کارکردهای اســتقلالی و ابزاری آن و قسم ســوم نیز به شهرت روایی و کارکردهای 

ابزاری مربوط می شود.
3/1. شهرت عملی

3/1/1. عدم نیاز به استناد در تحقق شهرت عملی
آنچه میان اصولیون شیعه - بلکه به گونه ای اتفاقی - مورد پذیرش است، اشتراط 
شــهرت عملی به احراز استناد به دلیل است )حائری، 1404ق، 353؛ اصفهانی، 1404ق، 199؛ 
یــزدی، 1421ق، 11؛ خوئــی، 1422ق، 236/47؛ خوانســاری، 1405ق، 10/2(. به تعبیر دیگر، برای 
بهره مندی از کارکردهای ابزاری شهرت عملی، باید احراز شود که علما فتوای خود 
را بر اساس آن دلیل صادر کرده اند. با این حال، میرزای نائینی این شرط را نپذیرفته و 
احراز استناد را در تحقق شهرت عملی لازم نمی داند؛ ایشان این مبنا را در آثار فقهی 

و اصولی خود به صراحت بیان کرده اند.
ایشــان در این باره چنین می فرماینــد: »وأمّّا )ثاناًًي( فلکفاية مجــرّّد مطابقة فتوى 
المشهور لمضمونه في جبره، بعد ما لم كين لهم مستند بيّّن غيره. ولو لا ذلك لفسد 
علينا طريق إحراز العمل الجابر لضعف السند، إذ العبرة في الجابر هو عمل القدما، وليس 
بناء القدما على الاستدلال بل هم من أهل المتون الخالية عن الاستدلال. والاستدلال 
إنّّما هو من وظيفة الشرّّاح الذين هم في الطبقة المتأخّّرة التي لا عبرة بعملهم في الجبر 
والكسر. فلا بدّّ من أن نكتفي في الجبر بمجرّّد تطابق فتوى المشهور لمضمون خبر 

ضعيف، مع عدم وجود مستند لفتواهم غيره« )کاظمی الخراسانی، 1411ق، 278/2(.
البته مرحوم نائینی شرط مهمی را نیز در این زمینه مطرح می کنند؛ ایشان تصریح 
می نمایند که نباید هیچ مســتند بیّّنی غیر از این روایــت برای حکم مورد نظر وجود 
داشته باشد. نائینی در توضیح این شرط می فرمایند: از آنجایی که بر اهل علم پوشیده 
نیست، رویۀ فقهای قدما بر بیان دلیل و استدلال نبوده است و آنان صرفاًً به بیان فتوای 
خود بسنده می کردند؛ افزودن شرح و استدلال از سوی فقهای متأخر صورت گرفته 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


23

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

اســت. بدیهی است که استناد فقهای متأخر - همان طور که پیش تر نیز اشاره شد - 
اعتباری ندارد. حال که هیچ مستند دیگری برای فتوا یافت نمی شود و قدما نیز دلیل 
فتوای خود را تصریح نکرده اند، باید به واسطۀ شهرت موجود، ضعف سند روایت را 

جبران کنیم )کاظمی الخراسانی، 1411ق، 278/2ـ279(.
ایشــان در مباحث اصولی خویش نیز به تفصیل به این موضــوع پرداخته و آن را 
مســتدل ســاخته اند. وی با اشــاره به روش فقهای قدیم در نگارش آثار فقهی و این 
نکته که آنان در اغلب موارد مســتند فتوای خویش را ذکر نمی کردند، چنین نتیجه 
می گیرند: اگر شــهرتی در میان فقهای متأخر در مســئله ای وجود داشته باشد و این 
شهرت مطابق با فتوای قدمای اصحاب در همان مسئله باشد و از سوی دیگر مفاد این 
فتوا خلاف قاعده باشد، این هماهنگی خود کاشف از آن است که قدمای اصحاب 
نیز به همین دلیل موجود اســتناد کرده اند و بر اساس آن فتوا داده اند. ازاین رو، احراز 
اســتناد در چنین مواردی نه لازم اســت و نه ممکن؛ اما اگر فتوای متأخران و قدمای 
اصحاب مطابق با قاعده باشد، به دلیل احتمال استناد آن به خود قاعده، این استدلال 
قابل اجرا نخواهد بود؛ درنتیجه نمی توان چنین شهرتی را جابر ضعف دلیل موافق آن 
دانست )ر.ک: کاظمی الخراسانی، 1376، 487/4–488؛ خوئی، 1352، 161/2–162؛ حلی، 1432ق، 

.)287–286/12
شــاید گفته شود ادعای ایشان ناظر به شهرت عملیِِ استنادیه نیست، بلکه سخن 
ایشــان دربارۀ شــهرت فتوایی است و این کارکرد در شــهرت فتوایی نیز مطرح شده 
اســت. در پاسخ باید گفت: عبارات ایشان در کتاب الصلاة به روشنی نشان می دهد 
که مراد ایشــان شهرت عملی است. در فرع یادشده، ایشــان پس از نقل دو روایت 
نبوی؟ص؟ که بر ادعای وی دلالت دارد، می فرمایند: اشــکال این دو روایت، ضعف 
سندی آن هاست و ادعای جابر ضعف سند به سبب عمل مشهور نیز پذیرفته نیست؛ 

چراکه استنادی از سوی مشهور به این دو روایت یافت نشده است.
این اشــکال را شماری از علما همچون شــیخ عبدالکریم حائری )حائری، 1404ق، 
353(، اصفهانی )اصفهانــی، 1404ق، 199(، یزدی )یزدی، 1421ق، 11/1( مطرح کرده اند. در 
شــهرت عملی، وجود استناد ضروری است. شــیخ عبدالکریم حائری و دیگران در 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


24

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بیان این اشــکال تصریح کرده اند که صرفِِ مطابقت فتوای مشــهور با یک روایت 
ضعیف الســند، نمی تواند موجب جبران ضعف ســند گردد، بلکه شرط آن، استناد 
مشهور به همان روایت ضعیف السند است )حائری، 1404ق، 353؛ اصفهانی، 1404ق، 199؛ 

یزدی، 1421ق، 11/1(.
علامه نائینی اشــکال یادشــده را با تعبیر: »و دعوى أنّّه لم يعلم استناد المشهور 
القائلين ضعيفة« )کاظمی الخراســانی، 1411ق، 278/2 ـ 279( مطرح می کنند. ایشان سپس 
به حل این اشــکال می پردازند و با بیانی که پیش تر نیز مطرح شده بود، احراز استناد 

را غیر لازم می دانند.
طبیعی است که با در نظر گرفتن فضای گفتگو میان ایشان و اشکال کنندگان و 
نیز با توجه به اینکه محور اصلی اشکال، نبودِِ احراز استناد است و پاسخ نائینی نیز بر 
عدم لزوم این احراز اســتوار است، باید نتیجه گرفت که محور بحث، شهرت عملی 
اســت. چراکه اگر بحث از شهرت عملی به شــهرت فتوایی تغییر کرده بود، دلیلی 
نداشت که برای اثبات عدم نیاز به احراز استناد، شرط و شروطی مطرح شود. ایشان 
می توانستند به سادگی بگویند که مراد از شهرت، شهرت فتوایی است و اساساًً شهرت 
فتوایی نسبت به استناد، شرط لا دارد؛ بنابراین، می توان به طور قطعی گفت که فضای 
گفتگو ناظر به شــهرت عملی است و از منظر علامه نائینی، احراز استناد نه تنها لازم 

نیست، بلکه در برخی موارد اساساًً امکان پذیر نیز نیست.
البته ســؤالی که در این میان مطرح می شود این است که چه انگیزه ای در علامه 
نائینی وجود دارد که در شهرت عملی، استناد را شرط نمی داند و آن را جابر ضعف 
ســند می شمارد، در حالی که شــهرت عملی بدون استناد، تفاوت روشنی با شهرت 
فتوایی ندارد؟ جالب آنکه ایشان - همان طور که در مباحث بعدی مطرح خواهد شد 

- در شهرت فتوایی نیز کارکرد جابر ضعف سند را پذیرفته اند.
ســؤال دیگر این است که چرا ایشان در این بحث، به صراحت بحث را به سمت 
شهرت فتوایی نمی برد و اشکال را از این مسیر حل نمی کند، حال آنکه این راه هیچ 

دشواری یا اشکالی به همراه ندارد؟
با در نظر گرفتن تمامی آنچه بیان شد، می توان به طور قطع اظهار داشت که ایشان 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


25

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

احراز اســتناد در شهرت عملی را شــرط نمی دانند .اهل فن توجه دارند که این مبنا 
بسیار راهگشا است؛ زیرا مرحوم خوئی که از مهم ترین مخالفان این دیدگاه به شمار 
می رود، همان طور که در مسائل پیشین اشاره شد، علاوه بر اشکال در کبری قاعدۀ 
جابر ضعف ســند به واسطۀ شهرت عملی، اشــکال اصلی خود را عدم امکان احراز 

استناد فتوای مشهور به روایت مورد نظر می داند )خوئی، 1422ق، 236/47(.
ایشــان، علاوه بر اشــکال به کبری »انجبار ضعف سند با عمل مشهور«، تحقق 
صغرای قاعده - یعنی احراز اســتناد مشهور در عملی به دلیل - را دشوارتر از کبری 
می داند و اگر احراز استناد لازم نباشد، این اشکال اساساًً رفع خواهد شد. جالب این 
اســت که حتی موافقان جابریت ضعف ســند نیز بر اصرار به احراز استناد به روایت 

کید داشته و آن را نقل کرده اند )ر.ک: خوانساری، 1405ق، 334/5 و 10/2(. تأ

3/1/2. کاسریت در دلالت روایت صحیح الدلاله
آنچه در میان اصولیان شــیعه، بلکه به نحوی اجماع نزد ایشان محسوب می شود، 
این اســت که شهرت عملی بر اســاس دلیل، قابلیت جبران ضعف دلالی را ندارد و 
صرفاًً آنچه محل بحث و اختلاف است، جبران ضعف سندی است )انصاری، 142۸ق، 

587/1؛ خوئی، 1422ق، 281/1(.
اما آنچه در عمل از برخی علمای شیعه مشاهده می کنیم، خلاف این نظر است 
)ر.ک: عاملــی، 1419ق، 528/5 و 264/17؛ نجفــی، 1404ق، 26/1 و 236/1 و 71/16 و 41/17 و 

82/17 و 342/18 و 423/18 و 11/19 و 68/19 و 240/19 و 454/20(.
اما در مقابل این دو گروه، میرزای نائینی نه با گروه اول موافق است و نه با گروه 
دوم. ابتکاری که میرزای نائینی دارد این است که همانند آنچه از سوی مرحوم خوئی 
به عنوان مشهور ادعا شده، جبران ضعف دلالی توسط شهرت عملی را نمی پذیرد؛ اما 
از سوی دیگر، مخالفت شهرت با دلالت روایت را موجب کسر دلالت آن می داند.

این ابتکار، در واقع یک تغییر و تبدیل در رأی و نظر این محقق بزرگ به شــمار 
می آید. توضیح آنکه میرزای نائینی نیز مانند مشهور فقهای شیعه، قائل به عدم جبران 
ضعف دلالی به واســطۀ شهرت بوده اســت و در درس خود این گونه بیان می دارد: 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


26

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

»و بالجملة، الشــهرة ... لا توجب دخوله في موضوع الحجة من حيث الدلالة أبداًً« 
)خوئی، 1352، 160/2(.

ایشان همین مبنا را نسبت به کاسریت شهرت در دلالت، در دوره های اولیۀ اصول 
خود نیز قائل بوده اند؛ به این معنا که اگر روایتی با سند و دلالت صحیح وجود داشته 
باشد؛ اما مشهور فقهای قدما بر خلاف آن فتوا داده باشند، این مخالفت باعث ایجاد 

ضعف در دلالت آن روایت نمی‌شود )خوئی، 1352، 161/2(.
اما در دوره های اخیر اصول خود از این مبنا بازگشــته اند. محقق خویی در تقریر 
درس اصول استاد خود این گونه بیان می کند: اگر روایتی صحیح الدلاله وجود داشته 
باشد؛ اما مشهور قدما بر خلاف آن فتوا داده باشند، این مخالفت باعث ایجاد آسیب 
در دلالت روایت می شود؛ زیرا صدور فتوا توسط قدما بر خلاف روایت صحیح السند 
و الدلاله، نشــان دهندۀ این است که ایشان به قرائنی دست یافته اند که بر اساس آن، 
برخلاف ظاهر روایت، فتوا داده اند و درنتیجه، مخالفت مشهور سبب حمل روایت بر 

خلاف ظاهر خواهد شد )خوئی، 1352، 161/2(.

3/2. شهرت فتوایی
3/2/1. کارکرد استقلالی شهرت فتوایی

همان طور که پیش تر بیان شــد، از دیدگاه فقهای شــیعه، شهرت فتوایی حجیت 
اســتقلالی ندارد )انصاری، 142۸ق، 231/1–235؛ خوئــی، 1422ق، 141/2–146، 240(. همچنین 
گفته شد که برخی از علمای معاصر که زمانی متأخرتر از مرحوم نائینی هستند، قائل 
به حجیت اســتقلالی شهرت فتوایی قدمایی شده اند )بهجت، 1388، 221/3–227؛ خمینی، 

1427ق، 261/2(.
با توجه به اینکه برخی از این بزرگان از شاگردان بی واسطۀ میرزای نائینی بوده اند، 

محتمل است که به طور مستقیم از درس ایشان تأثیر پذیرفته باشند.
یکی از ابتکارات میرزای نائینی این اســت که شــهرت فتوایی را به عنوان حجت 
استقلالی پذیرفته اند و در مواردی بر اساس آن اقدام به صدور حکم کرده اند که در 

ادامه به دو نمونه اشاره می شود:

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


27

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

نمونۀ اول: ایشان در استدلال بر عدم جواز نماز در لباسی که دارای موی حیوان 
کول اللحمی باشــد، می فرمایند: »نماز در لباسی که موی حیوان حرام گوش  غیر مأ
بر آن باشد، صحیح نیست؛ به دلیل شهرت مستفیضه، بلکه اجماع در مسئله و عموم 
موثقه ابن بکیر...« )نجم آبادی، 1421ق، 104(. دقت در تعبیر این فقیه بزرگ نشان می دهد 
که ایشان شهرت فتوایی را به عنوان دلیلی مستقل برای این فتوا می دانند و در کنار آن 
به اجماع و روایات خاصه نیز تمسک جسته اند. این ادعا را می توان با استناد به »لام 

تعلیل« در عبارت »للشهرة المستفيضة« مستدل نمود.
نمونۀ دوم: ایشــان در بحث عدم جواز نماز در لباســی که موی سنجاب در آن 
وجــود دارد، می فرمایند: »وأمّّا الثاني؛ فللشــكّّ في أصل الحكــم فيه؛ لأنّّ الأخبار 
الخاصّّة فيه متعارضة؛ والعامّّة منها - مثل موثّّقة ابن بيكر بقرينة الســؤال - صريح في 
كثر  المنع، ولأنّّ المشــهور بين القدما وجملة من المتأخّّرين المنع فيه، مع أنّّه إلى الأ
نســب الشهيد قدّّس ســرّّه، مع أنّّ الإجماع عليه منقول، ويشهد بذلك لّّكه التتبّّع في 
الأخبار وكلمات الأخيار قدّّس أســرارهم، فالأقوى فيه المنع أيضا« )نجم آبادی، 1421ق، 
104(. ایشــان در این عبارت به این سؤال اشاره می کنند که آیا سنجاب از حکم عدم 
جواز نماز در لباس دارای موی حیوان غیر ماکول اللحمه اســتثنا شده است یا خیر؟ 
محقق نائینی قائل به عدم اســتثنا و درنتیجه عدم جواز نماز در این مورد می شود. در 
استدلال بر این حکم، با تعبیر »ولأنّّ المشهور بين القدما وجملة من المتأخّّرين المنع 
فيه« به دلیل بودن شهرت فتوایی برای این حکم اشاره می کند؛ که وجود »لام تعلیل« 
بر این ادعا دلالت دارد. توجه به این نکته لازم است که شهرت در دو عبارت فوق، 

شهرت فتوایی است.

3/2/2. کارکرد ابزاری شهرت فتوایی
3/2/2/1. جبران ضعف سند

آنچه مسلم است این است که آن قسم از شهرت که می تواند سبب جبران ضعف 
سندی شود، شهرت عملی است و شهرت فتوایی این قابلیت را ندارد )زروندی رحمانی، 
1396، 12(. البته این قابلیت پیش تر از محقق عراقی و بجنوردی نقل شده است؛ اما با 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


28

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

توجه به اینکه جناب بجنوردی شاگرد مستقیم میرزای نائینی بوده و همچنین محقق 
عراقی که هم عصر و صاحب حاشــیه بر تقریرات اصول میرزا اســت، بسیار محتمل 

است که این دو نیز تحت تأثیر میرزا به این قابلیت گرایش داشته اند.
 اما در مقابل، یکی از کارکردهای ابزاری که میرزای نائینی برخلاف گذشتگان 
برای شهرت فتوایی قائل است، جبران ضعف سندی است. ایشان می فرمایند: شهرت 
فتوایی اگر از قدما باشد و موافق با شهرت فتوایی متأخرین نیز باشد و از سوی دیگر 
این فتوا خلاف قاعده نیز باشد، در این صورت شهرت توانایی جبران ضعف سندی 

روایت را داراست )کاظمی الخراسانی، 1376، 789/4(.
مقرر ایشان، شیخ حســین حلی، در بیانی مفصل به این موضوع اشاره کرده و 
می فرماید: در صورتی که شــهرت متأخرین با شهرت قدمایی موافق باشد، صرف 
مطابقت فتوا با روایت برای جبران ضعف ســندی کافی اســت؛ اما اشکالی که در 
ایــن میان وجود دارد، این اســت که احتمال دارد قدما به دلیل دیگری دسترســی 
داشــته اند که به دســت ما نرسیده اســت و لزوماًً به خبر فعلی ضعیف السند عمل 

نکرده باشند.
ایشــان در پاسخ به این اشــکال می فرمایند: باید در نظر داشت که کتب حدیثی 
متقدمین نــزد علمای متأخر همانند محقق حلی، علامه حلی و شــهید اول موجود 
بوده است؛ حال یا منبع فتواهای متأخرین همین روایت است که در کتب ایشان بیان 
شده، یا بیان نشده است. در صورت دوم، با توجه به اینکه شهرت متقدمین با عصر 
متأخرین امتداد داشــته و دلیلی غیر از روایت موجود یافت نمی شود، می توان نتیجه 
گرفت که دلیل قدما بر فتواهای خود نیز همین روایت بوده است؛ زیرا امتداد شهرت 
از قدما تا متأخرین، با وجود نبود کتب حدیثی ســابق، دلالت بر این امر دارد )حلی، 

1432ق، 287/12–288(.
مرحوم حلی در ادامه می فرمایند: »هر آنچه در این موضع از استادم نقل می کنم، 
هیچ تغییری که ســبب آســیب به اصل مطلب باشــد در آن ایجاد نکرده ام« )حلی، 
1432ق، 288/12(. ایشــان در ایــن عبارت می خواهند به امانت در نقل آنچه از اســتاد 

خویش دریافت نموده اند، تصریح کنند.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


29

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

3/3. شهرت روایی
3/3/1. ماهیت شهرت روایی

یکی از نوآوری های مهم میرزای نائینی، تنقیح و اشــارۀ دقیق به ماهیت شهرت 
روایی و افتراق آن با عناوین دیگر اســت. شــیخ حســین حلی، مقرر درس ایشــان، 
این گونه می فرمایند: روات ســه دسته بوده اند: دســتۀ اول، اصحاب الاصول؛ اینان 
افرادی هســتند که احادیث را بدون واسطه از امام؟ع؟ گرفته و کتابت کرده اند و به 
این نوع از کتب، »اصل« اطلاق می شــود. دســتۀ دوم، اصحاب الکتب؛ این گروه 
افرادی هســتند که روایات موجود در اصول را از صاحبان آن نقل کرده و در کتب 
خویش ثبت می کردند. به نوشته های ایشان »کتاب« گفته می شود و درنهایت، دستۀ 
ســوم، اصحاب المجامیع هستند؛ کســانی که پس از اصحاب الاصول و اصحاب 
الکتب، تمام آنچه در کتب آن دو گروه بوده را جمع آوری و در کتاب خویش ثبت 

نموده اند، مانند »کافی شریف« )حلی، 1432ق، 281/12–282(.
توجه به این ســه طبقه اهمیت دارد تا بدانیم مراد از شــهرت در اصطلاح شهرت 
روایی، همان شهرت در طبقۀ دوم )اصحاب الکتب( است؛ زیرا شهرت در طبقۀ اول 
در شمار روایت متواتر بوده و حجیت آن قطعی است و شهرت در طبقۀ سوم و پس 
از آن خارج از دایرۀ اصطلاح شهرت روایی قرار می گیرد )حلی، 1432ق، 281/12–282(.

3/3/2. جابریت ضعف سند روایت
آنچه در اصول فقه شــیعه معروف و مشهور است، بیان جابریت یا عدم جابریت 
ضعف سند ذیل شهرت عملی است )زروندی رحمانی، 1396، 12(؛ اما میرزای نائینی این 

قابلیت را به طور عینی برای شهرت روایی نیز قائل هستند.
محقق خویی، مقرر درس ایشان، می فرماید: »هیچ شکی نیست که تحقق شهرت 
روایی حول روایتی معین، با وجود خلل و نقصی در ســند آن، نشــان از این امر دارد 
که این روایت نزد اصحاب ائمه؟عهم؟، به ســبب نزدیکی به زمان صدور این روایات، 
مشتمل بر امری بوده است که به سبب آن وثوق و اطمینان به صدور آن یافته اند. بدین 
ســبب می توان شــهرت روایی حول یک روایت را جابر ضعف سندی آن دانست« 

)خوئی، 1352، 159/2(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


30

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نتیجه گیری
از آنچه بیان گردید، مشــخص می شــود که علمای شــیعه برای مفهوم شهرت 
کارکردهای متعددی قائل هستند. نخســت اینکه، شهرت عملی، مشروط به احراز 
اســتناد به دلیل، می تواند ضعف ســندی روایت را جبران نماید. همچنین، اعراض 
مشــهور از روایتی سبب ایجاد ضعف ســندی در آن می شود. علاوه بر این، شهرت 
عملی به عنــوان یکی از مرجحات خارجی در مباحث مرجحات مطرح اســت، در 
حالی که شهرت روایی یکی از مرجحات داخلی به شمار می آید. درنهایت، شهرت 
فتوایی نیز ازجمله مرجحات خارجی محسوب می گردد. این تقسیم بندی نقش مهمی 

در تحلیل و فهم مباحث فقهی و اصولی ایفا می کند.
همچنین ابتکارات میرزای نائینی در باب شهرت را می توان به شرح زیر بیان کرد: 
اولًاً، در شهرت عملی، احراز استناد مشهور به دلیل لازم نیست و صرف مطابقت با 
آن کفایت می کند؛ ثانیاًً، شــهرت بر خلاف دلیل می تواند موجب از بین رفتن ظهور 
دلیل لفظی شــود؛ به عبارت دیگر، شــهرت مخالف روایت ســبب کسر دلالت آن 
خواهد بود، حتی اگر خود روایت صحیح الدلاله باشد. ثالثاًً، شهرت فتوایی می تواند 
به طور مســتقل به عنوان دلیل برای استنباط احکام شــرعی مورد استفاده قرار گیرد. 
رابعاًً، شــهرت فتوایی قابلیت جبران ضعف ســندی دلیل را دارد؛ و خامساًً، شهرت 

روایی نیز می تواند جبران کننده ضعف سندی دلیل باشد.

منابع
ابن فارس، احمد. )1415ق(. معجم المقاییس اللغة. بیروت: دار الفکر، الطبعة الاولی.

ابن منظور، محمد بن مکرم. )1441ق(. لسان العرب. بیروت: دار صادر.
اصفهانی، فتح الله )شــیخ الشــریعه(. )1404ق(. أحكام الصلاة. قم: كتابخانۀ امام اميرالمؤمنين 

علي؟ع؟ .
اصفهانی، محمد حسین. )۱۴۱۴ق(. نهایة الدرایة فی شرح الکفایة. قم: موسسة آل البیت؟عهم؟.

اصفهانى نجفى)ايوان يكفي(، محمد تقى بن عبدالرحيم. )1429ق(، هدایة المسترشــدین، قم: 
مؤسسه النشر الاسلامي .

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


31

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

انصاری دزفولی، مرتضی. )1428ق(. فرائد الاصول. قم: مجمع الفکر الاسلامی.
انصاری دزفولی، مرتضی. )1383(. مطارح الانظار. قم: مجمع الفکر الاسلامی.

بروجــردی، محمد تقــی. )۱۴۱۷ق(. نهایة الأفــکار، تقریرات درس آیت اللــه عراقی. قم: دفتر 
انتشارات اسلامی.

بهبهانى، محمد باقر. )۱۴۱۷ق(. حاشــية مجمع الفائدة و البرهان. قم: مؤسســة العلامة المجدد 
الوحيد البهبهاني.

بهبهانی، محمد باقر. )١٤١٥ق(. الفوائد الحائریة. قم: مجمع الفکر الإسلامی
بهجت فومنی، محمدتقی. )1388(. مباحث الأصول. قم، انتشارات شفق.

تبریزی، جواد بن علی. )۱۴۲۳ق(. التهذیب في مناسک العمرة و الحج. قم: دارالتفسیر.
جزایری، محمدجعفر. )1415ق(. منتهی الدرایة في توضیح الکفایة. چاپ چهارم، قم: دار الکتاب.
حائری، عبد الکریم. )1404ق(. کتاب الصلاة، قم: انتشارات دفتر تبليغات اسلامى حوزۀ علميۀ قم .
حکیم، تقی. )1418ق(. الاصول العامة في الفقه المقارن. چاپ دوم، قم: مجمع جهانی اهل بیت؟عهم؟.
حلی، جعفر بن حسن نجم الدین )محقق حلی(. )۱۴۰۷ق(. المعتبر فی شرح المختصر. قم: بی نا.
حلی، جعفر بن حسن نجم الدین )محقق حلی(. )۱۴۲۳ق(. معارج الأصول. قم: موسسۀ الإمام علی؟ع؟.
حلی، حسن ابن یوسف )علامه حلی(. )۱۴۱۲ ق(. مختلف الشیعة فی أحکام الشریعة. قم: دفتر 

تبلیغات اسلامی.
حلی، شیخ حسین. )1432ق(. اصول الفقه، تقریر مباحث محمد حسین نائینی. قم: مکتبه الفقه 

و الاصول المختصه.
خوانســارى، ســيد احمد. )1405 ق(. جامع المدارك في شــرح مختصر النافع. چاپ دوم، قم: 

مؤسسۀ اسماعيليان.
خوئی، سید ابوالقاسم. )1352(. اجود التقریرات، تقریر مباحث محمدحسین نائینی. قم: مطبعه العرفان.

خوئی، سید ابوالقاسم. )۱۴۲۲ق(. مصباح الأصول، قم: موسسة آثار الإمام الخوئی.
زروندی رحمانی، محمد. )1396(. »قاعدۀ انجبار ضعف ســند با عمل مشــهور«، جستارهای 

فقهی و اصولی، 3)6(. 28-69.
صدر، ســید محمد باقر. )1421ق(. دروس فی علــم الأصول الحلقة الأولی و الثانیه. قم: مجمع 

الفکر الإسلامی.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


32

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

صدر، محمد باقر. )1406ق(. دروس فی علم الأصول. بیروت: دار الكتاب اللبناني
صنقور، محمد. )1428ق(. المعجم الاصولی. چاپ دوم، قم: منشورات الطیار.

طوســی، محمد بن حسن)شیخ طوسی(. )۱۳۹۰ق(. الاستبصار فیما اختلف من الأخبار. تهران: 
دارالکتب الإسلامیة.

طوسی، محمد بن حسن )شیخ طوسی(. )۱۴۰۳ق(. عدة الأصول. قم: موسسۀ آل البیت؟عهم؟.
طوسی، محمد بن حسن )شیخ طوسی(. )۱۴۱۷ق(. کتاب الخلاف، تحقیق محمد مهدی نجف، 

جواد شهرستانی و علی خراسانی کاظمی. قم: بی نا.
عاملی، محمد ابن مکی)شــهید اول(. )۱۴۱۹ق(. ذکری الشیعه في احکام الشریعة. قم: موسسۀ 

آل البیت؟عهم؟.
عاملی، حسن بن زین الدین. )بی تا(. معالم الدین و ملاذ المجتهدین: المقدمة فی اصول الفقه. 

قم: موسسة النشر الإسلامی. 
عاملی، زین الدین )شهید ثانی(. )۱۴۲۳ق(. الرعایة في علم الدرایة. قم: بوستان کتاب.

عاملی، سید جواد. )1419ق(. مفتاح الکرامة في شرح قواعد العلامه. قم: انتشارات اسلامی.
عاملی، محمد بن حسین )محقق ثانی(. )۱۴۱۱ق(. جامع المقاصد فی شرح القواعد. قم: موسسة 

آل البیت؟عهم؟.
علیدوست ابرقویی، ابوالقاسم. )1396(. فقه و حقوق قراردادها، ادلۀ عام روایی. چاپ سوم، قم: 

انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشۀ اسلامی.
فیض کاشــانی، محمد محسن ابن شاه مرتضی. )بی تا(. مفاتیح الشرائع. قم: انتشارات کتابخانۀ 

آیت الله مرعشی نجفی.
قمی، ابوالقاسم )میرزای قمی(. )1430ق(. قوانین الأصول، بی جا: بی تا.

كاظمي الخراســاني، الشــيخ محمد علي. )1376(. فوائد الأصول، تقریر مباحث محمد حسین 
نائینی. قم: جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم.

 كاظمي الخراســاني، الشــيخ محمد علي. )1411ق(. کتاب الصلاه، تقریر مباحث محمد حسین 
نائینی. قم: دفتر انتشارات اسلامى.

کنی، علی بن قربانعلی. )۱۴۲۱ق(. توضیح المقال فی علم الرجال. قم: بی نا.
مظفر، محمدرضا. )۱۳۷۵(. اصول الفقه. قم: اسماعیلیان.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


33

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بازخوانی 
کارکردهای شهرت 

از دیدگاه علمای 
شیعه با تأکید بر 
ابتکارات میرزای 

نائینی؟ره؟

بجنوردی، حسن. )1422ق(. منتهی الأصول. قم: مکتب بصیرتی.
خمینی، ســید روح الله. )1427ق(. أنوار الهداية في التعليقة على الكفاية. تهران، ناشــر: مؤسسة 

تنظیم ونشر تراث الإمام الخمینی؟ره؟.
نجفی، محمد حسن. )1404ق(. جواهر الکلام فی شرح شرائع الاسلام، تصحیح عباس قوچانی 

و علی اخوندی. چاپ هفتم، بیروت: دارالاحیاء التراث العربی.
نجم آبادی، ابوالفضل. )1421ق(. الرســائل الفقهیه، تقریر مباحث محمدحسین نائینی، آقا ضیاء 

الدین عراقی. قم: انتشارات مؤسسۀ معارف اسلامى امام رضا؟ع؟ .
نراقی ، مولى احمد بن محمد مهدى. )1415ق(. مســتند الشیعه فی احکام الشریعه. قم: موسسۀ 

آل البیت؟عهم؟.
یزدی، سید محمد کاظم. )1421ق(. رسالة في حكم الظن في الصلاة و بيان يكفية صلاة الاحتياط. 

چاپ دوم، قم: مؤسسۀ اسماعيليان .

References

Ibn Fārīs, Aḥmad Ibn Fārīs. 1994/1405. Muʻjam Maqāyīs al-Lugha. Beirut: Dār al-Fikr.

Ibn Manẓūr, Muḥammad Ibn Mukarram. 1993/1414. Lisān al-ʻArab. Beirut: Dār al-Fīkr 
lil Ṭibāʻat wa al-Nashr; Dār Ṣādir. 

Iṣfahānī, Fatḥullāh (shaykh al-Sharīʻah). 1983/1404. Aḥkām al-Ṣalat. Qom: Maktabat al-
Imām Amīr al-Muʻminīn ʻAli.

al-Gharawī al-Iṣfahānī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Iṣfaḥānī). 1414/1414. 
Nihāyat al-Dirāya fī Sharḥ al-Kifāyah. 2nd. Beirut: Muʼassasat  Āl al-Bayt lī Iḥyāʼ al-
Turāth. 

al-Anṣārī, Murtaḍā Ibn Muḥammad Amin (al-Shaykh al-Anṣārī). 2001/1422. Farāʼid al-
Uṣūl.  Qom: Majmaʻ al-Fikr al-Islāmī.

Al-Baḥrānī Al-Ṣanqūr, Muḥammad. 2005/1426. Al-Muʻjam al-Uṣūlī. Qom: Manshūrāt 
Naqsh.

al-Burūjirdī al-Najafī, Muḥammad Taqī. 1996/1417. Nihāyat al-Afkār alqawāʻid al-
Fiqhīya (Taqrīrāt Buḥūth al-Muḥaqqiq al-ʻIrāqī). Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī 
li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

al-Bihbahānī, Muḥammad Bāqir (al-Waḥīd al-Bihbahānī). 1996/1417. Ḥāshīyat Majmaʻ 
al-Fāʻida wa al-Burhān. Qom: Muʼassasat  al-ʻAllāma al-Mujaddid al-Waḥīd al-
Bihbahānī.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


34

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

al-Waḥīḍ al-Bihbahānī , Muḥammad Bāqīr. 1994/1415. Al-Fawāʼid al-Ḥāʼirīyah. Qom: 
Majmaʻ al-Fikr al-Islāmīyah. 

Bahjat Gīlānī Fūmanī, Muḥammad Taqī. 2009/1388. Mabāḥith al-Uṣūl. Qom: Intishārāt 
Shafaq.

Tabrīzī, Jawād ibn ʻAlī. 2002/1423. Al-Tahdhīb fī Manāsik al-ʻUmrat wa al-Ḥajj. Qom: 
Dār al-Tafsīr.

al-Jazāʼirī al-Murawwij, al-Sayyid Muḥammad Jaʻfar. 1994/1415. Muntahā al-Dirāya fī 
Tawḍīḥ al-Kifāya. Qom: Muʼassasat Dār al-Kitāb.

Ḥāʻirī Yazdī, ʻAbd al-Karīm. 1983/1404. Kitāb al-Ṣalāt.1st. Qom: Būstān-i Kitāb-i Qom 
(Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i Islāmī-yi Ḥawzi-yī ʻIlmīyyi-yi Qom).

Al-Ṭabāṭabāʼī Al-Ḥakīm, Sayyid Muḥammad Taqī. 1997/1418. al-Uṣūl al-ʻĀmah fī al-
Fiqh al-Muqāran. 2nd. Qom: al-Majmaʿ al-ʿĀlamī li Ahl al-Bayt (A.S). 

al-Ḥillī, Najm al-Dīn Jaʻfar Ibn al-Ḥasan (al-Muḥaqqiq al-Ḥillī).1986/1407. Al-Muʻtabar 
fī Sharḥ al-Mukhtaṣar. Qom: Muʼasassat al-Sayyid al-Shuhadāʼ. 

al-Ḥillī, Najm al-Dīn Jaʻfar Ibn al-Ḥasan (al-Muḥaqqiq al-Ḥillī). 2002/1423. Maʻārij al-
Uṣūl. London: Muʼasissat al-Imām ʻAlī (ʻA). 

al-Ḥillī, Ḥasan Ibn Yūsuf (al-ʻAllāma al-Ḥillī). 1991/1412. Mukhtalaf al-Shīʻa fī Aḥkām 
al-Sharīʻa. 2nd. Qom: Būstān-i Kitāb-i Qom (Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i Islāmī-yi 
Ḥawzi-yī ʻIlmīyyi-yi Qom).

Al-Ḥillī, Shaykh Ḥusayn. 2011/1432. Uṣūl al-Fiqh. Qom: Maktabat al-Fiqh wa al-Uṣūl 
al-Mukhtaṣah.

al-Khāwnsārī, al-Sayyid Aḥmad. 1984/1405. Jāmiʻ al-Madārik fī Sharḥ al-Mukhtaṣar 
al-Nāfiʻ. Edited by ʻAlī Akbar Ghaffārī. Qom: Muʼassasat  Ismāʻīlīyān.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 1973/1352. Ajwad al-Taqrīrāt (Taqrīrāt 
Baḥth al-Mīrzā al-Nāʻīnī). Qom: Maṭbaʻt al-ʻIrfān. 

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 2002/1422. Miṣbāḥ al-Uṣūl. 5th. Taqrīrāt 
Sayyid Muḥammad Surūr Wāʻiẓ Ḥusaynī. Qom: Maktabat al-Dāwarī.

Zarwandī Raḥmānī, Muḥammad. 2017/1396. Qāʻidah Injibār-i Ḍaʻf-i Sanad bā ʻAmal-i 
Mashhūr. Majalah-yi Justār-hāyi Fiqhī wa Uṣūlī, 3(6), 28-69. 

al-Ṣadr, al-Sayyid Muḥammad Bāqir. 2000/1421. Durūs fī ̒ Ilm al-Uṣūl (al-Ḥalqat al-Ūlā 
wa al-Thānīyat). Qom: Majmaʻ al-Fikr al-Islāmī. 

al-Ṣadr, al-Sayyid Muḥammad Bāqir. 1987/1408. Iqtiṣādunā. 2nd. Qom: al-Majmaʿ al-
ʿIlmī li al-Shahīd al-ṣadr.

al-Ṣadr, al-Sayyid Muḥammad Bāqir. 1985/1406. Durūs fī ʻIlm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-
Kitāb al-Lubnānī. 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


35

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Al-Ṣanqūr, Muḥammad. 2007/1428. Al-Muʻjam al-Uṣūlī. Qom: Manshūrāt al-Ṭīyār.

al-Ṭūsī, Muḥammad Ibn Ḥasan (al-Shaykh al-Ṭūsī). 1970/1390. Al-Istibṣār fīmā Ikhtalafa 
min Akhbār. Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah.

al-Ṭūsī, Muḥammad Ibn Ḥasan (al-Shaykh al-Ṭūsī). 1982/1403. al-ʻUddat fī al-Uṣūl. 
Qom: Muʼasassat Āl al-Bayt Li Iḥyāʼ al-Turāth.

Al-Ṭūsī, Abū Jaʻfar Muḥammad Ibn Ḥassan (al-Shaykh al-Ṭūsī). 1996/1417. Kitāb al-
Khilāf. Qom.

al-ʻĀmilī, Zayn al-Dīn Ibn ʻAlī (al-Shahīd al-Thānī). 1998/1419. Dhikrī al-Shīʻat fī 
Aḥkām al-Sharīʻat. Muʼasassat Āl al-Bayt Li Iḥyāʼ al-Turāth.

al-ʿĀmilī, Ḥassan Ibn Zayn al-Dīn. n.d. Maʿālim al-Dīn wa Mlāḍh al-Mujtahidīn. Qom: 
Muʾassasat al-Nashr al-Islāmī li Jamāʿat al-Mudarrisīn.

al-ʻĀmilī, Zayn al-Dīn Ibn ʻAlī (al-Shahīd al-Thānī). 2002/1423. Al-Raʻāyat fī ʻIlm al-
Uṣūl. Qom: Būstān-i Kitāb-i Qom (Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i Islāmī-yi Ḥawzi-yī 
ʻIlmīyyi-yi Qom).

al-Ḥusaynī al-ʻAmilī, al-Sayyid Muḥammad Jawād. 2004/1419. Miftāḥ al-Kirāmat 
fī Sharḥ Qwāʻid al-ʻAllāma. 1st. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-
Mudarrisīn. 

al-ʻĀmilī al-Karakī, ʻAlī Ibn al-Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Karakī, al-Muḥaqqiq al-Thānī). 
1990/1411. Jāmiʻ al-Maqāṣid fī Sharḥ al-Qawaʻid.  Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ 
al-Turath.

ʻAlīdūst, Abulqāsim. 2017/1396. Fiqh wa Ḥuqūq-i Qarārdād-hāyi Adillih-yi ʻĀm-i 
Riwāyī. 3rd. Qom: Intishārāt Pazhūhishgāh-i Farhang wa Andīshih-yi Islāmī.

Ābī, Ḥassan ibn Abī Ṭālib. 1989/1410. Kashf al-Rumūz fī Sharḥ al-Mukhtaṣar al-Nāfiī. 
Edited by ʻAlī Panāh Ishtihārdī. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-
Mudarrisīn. 

Al-Fāḍil al-Muwaḥidī al-Lankarānī, Muḥammad. 2007/1428. Īḍāḥ al-Kifāyat. Qom: 
Intishārāt Nūḥ. 

al-Fayḍ al-Kāshānī, Muḥammad Muḥsin. n.d. Mafātīḥ al-Sharāʻiʻ. Qom: Manshūrāt 
Maktabat Āyat Allāh al-ʻUẓmā al-Marʻashī al-Najafī.

al-Qommī, al-Mīrzā Abū al-Qāsim (al-Mīrzā al-Qommī). n.d. al-Qawānīn al-Uṣūl. 

Al-Kāẓimī al-Khurāsānī, Muḥammad ‘Alī. 1997/1376. Fawāʼid al-Uṣūl. Qom: 
Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

Al-Kāẓimī al-Khurāsānī, Muḥammad ‘Alī. 1990/1411. Kitāb al-Ṣalāt. Taqrīrāt al-
Buḥūth Muḥammad Ḥusayn al-Nāʼīnī. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat 
al-Mudarrisīn.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


36

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

al-Janājī al-Ḥillī al-Najafī, Jaʿfar ibn Khiḍr ibn Yaḥyā (Kāshif al-Ghiṭāʾ). n.d. Kashf al-
Ghiṭāʾ ʿan Mubhamāt al-sharīʿat al-gharrāʾ. Qom: Intishārāt Mahdawī.

Kanī, ʻAlī ibn Qurbānʻalī. 2000/1421. Tawḍīḥ al-Maqāl fī ʻIlm al-Rijāl. Qom. 

al-Muẓaffar, Muḥammad Riḍā. 1996/1375. Uṣūl al-Fiqh. Qum: Muʾassasat Ismāʿīlīyān.

Makārim Shīrāzī, Nāṣir. 1995/1416. Anwār al-Uṣūl. Taqrīrāt Aḥmad Qudsī. Qom: 
Intishārāt Nasl-i Jawān.

Makārim Shīrāzī, Nāṣir. 2006/1427. Dāʻirat al-Maʻārif Fiqh Muqāran. Qom: Madrasi-yi 
Imām ʻAli Ibn Abī Ṭālib

Mahdawī, Aṣghar Āqā. 2010/1389. Guftār-hāyi dar Bāb-i Qurʼān, Fiqh, Falsafah. 
Tehran: Intishārāt Dānishgāh Imām Ṣādiq (as).

Al-Mūsawī al-Bunjurdī, Sayyid Mīrzā Ḥasan. 2001/1422. Muntahī al-Uṣūl. Qom: 
Maktabat Baṣīratī.

al-Mūsawī al-Khumaynī, al-Ṣayyid Rūḥ Allāh (al-Imām al-Khumaynī).1994/1415. 
Anwār al-Hidāya fī l-Taʻlīqa ʻalā al-Kifāya. 2nd. Tehran: Muʼassasat  Tanẓīm wa Nashr 
Āthār al-Imām al-Khumaynī.

al-Najafī, Muḥammad Ḥasan. 1983/1404. Jawāhir al-Kalām fī Sharḥ Sharāʻiʻ al-Islām. 
7th. Edited by ʻAbbās al-Qūchānī. Beirut: Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī.

Al-NajmĀbādī, Abulfaḍl. 2000/1421. Al-Rasāʼil al-Fiqhīyah. Taqrīrāt Buḥūth 
Muḥammad Ḥusayn Nāʼīnī, Āqā Ḍīyāʼ al-Dīn ʻIrāqī. Qom: Intishārāt Muʼasissih-yi 
Maʻārif Islāmī.

al-Narāqī, Aḥmad Ibn Muḥammad Mahdī (al-Fāẓil al-Narāqī). 1994/1415. Mustanad al-
Shīʻa fī Aḥkām al-Sharīʻa. 1st. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ al-Turāth.

al-Ṭabāṭabāʼī  al-Yazdī, al-Sayyid Muḥammad Kāẓim. 2000/1421. Risālat fī Ḥukm al-
Ẓan fī al-Ṣalāt wa Bayān Kifīyat Ṣalāt al-Iḥtīyāt. 2nd. Muʼassasat  Ismāʻīlīyān

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


37

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

A Comparative Study of “Tarattub” in the Views 
of Mīrzā Nāʼīnī and Ākhund Khurāsānī, and an 

Examination of Its Implications
 Ehsan Merkesh 1   

1.High-level professor at Qom Seminary. Qom. Iran. e.mehrkesh@gmail.com;
https://orcid.org/0009-0007-2935-5015

Article Info ABSTRACT

Article Type: 
Research Article
Article History: 

Received 02  September 
2025

Received in revised form 
30 December  2025  

Accepted 22  October  
2025

Keywords:
Tarattub, al-Ḍidd, 
Reconciliation 
of Contradictory 
Obligations, Ākhund 
Khurāsānī, Mīrzā Nāʼīnī.

The topic of tarattub is among the significant discussions 
developed to examine and regulate conflicts between acts of 
worship (al-ḍidd al-ʿibādī), such as the encounter between 
ṣalāh and a more pressing obligation, like saving a drowning 
person or removing impurity from a mosque. The main point 
of contention concerns how both legal commands can be actu-
alized. Two general perspectives have emerged: some scholars, 
including Mīrzā Nāʼīnī, argue-based on his presented reason-
ing-that in cases of tarattub, both legal commands are simulta-
neously actualized. In contrast, others, such as the late Ākhund 
Khurāsānī, deny this possibility, maintaining-through a gen-
eralization of the dispute regarding muqaddam and muqārin 
conditions-that it is impossible for two legal commands to be 
actualized at the same time.
Using a library-based research methodology and analytical ap-
proach, this study compares the views of Ākhund Khurāsānī and 
Mīrzā Nāʼīnī on the issue of tarattub. Ākhund Khurāsānī,  rely-
ing on the impossibility of coexistence between two contradic-
tory obligations and the prohibition of multiple punishments, 

Cite this article: Mehrkesh. E(2025). “A Comparative Study of “Tarattub” in the Views 
of Mīrzā Nāʼīnī and Ākhund Khurāsānī, and an Examination of Its 
Implications”. Journal of Islamic Law and Jurisprudence; 40(3); 37-
68. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72762.3051

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0009-0007-2935-5015
https://orcid.org/0009-0007-2935-5015
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72762.3051


38

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

rejects tarattub and provides arguments that effectively remove the issue from the locus 
of genuine dispute. In contrast, Mīrzā Nāʼīnī, through five precise premises-including the 
longitudinal relationship of duties, the conditionality of obligations with respect to their 
subjects, and the sequential nature of tarattub-demonstrates that it is possible to conceive 
both legal commands as actualized within their respective contexts.
The study further aims to: (1) establish the validity of tarattub, (2) demonstrate its non-ap-
plicability in certain cases despite its validity, and (3) explain its jurisprudential implica-
tions. The findings suggest that Mīrzā Nāʼīnī’s argumentation is more coherent and offers 
greater potential for resolving practical jurisprudential conflicts.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


39

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

مقالۀ پژوهشی

 پژوهشی مقایسه ای در »ترتّّب« بین دیدگاه میرزای نائینی؟ره؟ 
و آخوند خراسانی؟ره؟ و بیان ثمرات آن1

  1. احسان مهرکش
e.mehrkesh@gmail.com  :1. مدرس سطوح عالی حوزه علمیه قم، قم. ایران. رایانامه

https://orcid.org/0009-0007-2935-5015

تاریخ دریافت: 1404/06/11
تاریخ بازنگری: 1404/07/28
تاریخ پذیرش: 1404/07/30

چکیده
مبحث ترتب یکی از مســائلی است که برای بررســی و تصحیح ضدّّ عبادی، مانند مواجه 
شــدن »صلاة« با واجب مهم تری همچون »انقاذ غریق« یا »ازاله از مسجد«، سامان یافته 
است. محل نزاع در چگونگی فعلی شدن هر دو خطاب است و دو دیدگاه کلی دربارۀ آن 
مطرح شده است: عده ای مانند میرزای نائینی، با تقریری که ارائه می دهند، اثبات می کنند 
که در امر ترتبی هر دو خطاب فعلی است؛ در مقابل، عده ای مانند مرحوم آخوند منکر این 
امر هســتند و با تعمیم نزاع در مقدمه های »مقدم« و »مقارن« معتقدند که امکان ندارد هر 

دو خطاب هم زمان فعلی باشند.
این مقاله با جمع آوری کتابخانه ای و روش تحلیل داده ها به مقایســه دیدگاه مرحوم آخوند 

1. مهرکش، احسان)1404(. »پژوهشی مقایسه ای در »ترتّّب« بین دیدگاه میرزای نائینی؟ره؟ و آخوند خراسانی؟ره؟ 
و بیان ثمرات آن«. جستارهای فقهی و اصولی. 11: 40 )3(. صص: 68-37. 

 https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72762.3051

 © 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0009-0007-2935-5015
https://orcid.org/0009-0007-2935-5015
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72762.3051


40

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و میرزای نائینی در مســئلۀ ترتب پرداخته است. آخوند خراسانی با استناد به امتناع اجتماع 
ضدیــن و محذور تعــدد عقاب، ترتب را ناممکن می دانند و تقریــری ارائه می دهند که به 
موجب آن، از محل نزاع در مســئلۀ ترتب خارج می شوند. در مقابل، میرزای نائینی با ارائۀ 
پنج مقدمۀ دقیق - ازجمله طولی بودن رابطۀ تکالیف، قید بودن شرایط تکلیف در موضوع 
و رتبی بودن ترتب - نشــان می دهند که می توان بدون تناقض، هر دو خطاب را فعلی و در 

طول یکدیگر تصور کرد.
»اثبات صحت ترتب«، »اثبات عــدم جریان ترتب بنا بر صحت آن در برخی مصادیق« و 
»بیان ثمرات« ســه هدف دیگر مقالۀ حاضر است. نتایج نشان می دهد تقریر محقق نائینی 

منسجم تر بوده و توانایی بیشتری در حل تعارضات عملی فقهی دارد.
کلید واژه ها: ترتب، ضد، طلب ضدین، جمع بین ضدین، آخوند خراسانی، میرزای نائینی.

مقدمه
مبحث ترتب، مسئله ای معروف در کتب اصولی است و تقریباًً همه باحثین علم 
اصول به آن پرداخته اند. شایان ذکر است که این مسئله توسط شیخ اکبر کاشف الغطا 
بنا نهاده شد )حکیم، 1415ق، 89/2(، هرچند لبّّ آن در کلمات محقق ثانی نیز موجود 
بــود )خوئی، 1429ق، 55/2؛ خوئی، 1352، 286/1(. پس از آن، مشــاهیر عصر به فحص و 
تحقیق در این زمینه همت گماشــتند و هر یک آن را با بیانی خاص توضیح دادند؛ 
لیکن مغز غالب این بیانات به سید مجدد شیرازی1 بازمی گردد. سپس شاگرد ایشان، 
محقــق فشــارکی، آن را تنقیح کرد و برخی از اعاظم، مانند میــرزای نائینی، به ذکر 

مقدمات، ارکان و فصول آن پرداختند.

1. برخی صحت خطاب ترتبی را با این استناد به سید مجدد شیرازی توجیه می کنند که گفته اند: »ترتب اگرچه مستلزم 
جمع بین ضدین است؛ اما با این وجود محذوری مطرح نیست؛ زیرا مکلف می تواند از محذور فوق رهایی یابد، به این 
نحو که به امر اهم عصیان ورزد و پس از آنکه عصیان در امر اهم واقع شــد، موضوع آن منتفی شــده و دیگر اجتماع 
ضدین وجود نخواهد داشــت و مکلف می تواند امر مهم را اتیان نماید«؛ اما چنین استنادی مطابق واقع نیست؛ صدور 
چنین مطلبی از سید شیرازی محال است. احتمال دارد ایشان در ضمن بحث ترتب تنها فرموده باشند: »لکون العصیان 
امرًًا اختیاریًًّا لمناسبة مقتضیه له« و برخی متوهم شده اند که سید قصد اصلاح خطاب ترتبی را داشته اند )ر.ک: خوئی، 

1429ق، ۷۵/2–۷۶(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


41

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

این مســئله برای تصحیح ضدّّ عبادی و به نوعی پاســخ به یکی از نظریات شیخ 
بهائی به وجود آمده اســت؛1 توضیح آنکه بر اســاس مسائل مطرح در مبحث ضد، 
»ضدّّ عبادی« بنا بر اقتضا، باطل و بنا بر عدم اقتضا، صحیح است. شیخ بهائی منکر 
ثمره یادشــده هســتند و می فرمایند ضدّّ عبادی مطلقاًً باطل اســت؛ زیرا در صحت 
عبادت، وجود »امر« شــرط اســت و در این مورد، امری مطرح نیســت )شیخ بهائی، 

1423ق، 118(.
عــدّّه ای مانند میرزای نائینی برای تصحیح ثمرۀ مزبور قائلند که حتی بر اســاس 
مســلک قدما که در صحت عبادت، وجود امر را شرط می دانند، می‌توان صورتی را 
تصور کرد که ضدّّ عبادی دارای امر باشد و به صورت صحیح اتیان شود و آن مسئله، 

همان »ترتب« است )پاسخ سؤال اول تحقیق( 2.
به عنوان مثال، اگر فرض شــود اقامۀ نماز در شهری بر مکلف حرام باشد - مثلًاً 
با شــرایط صحت نذر، مکلف نذر کند که در آن شــهر نماز اقامه نکند - و سپس 
مکلف عصیان نماید و در آن شهر نماز اقامه کند، باید نماز را به طور کامل بخواند و 

اگر ماه مبارک رمضان باشد، روزه را نیز اتیان کند )خوئی، 1352، 302/1(.
یا فرض کنید پدری فرزندش را به »مدرسه رفتن« امر نماید؛ بنا بر فرض عصیان 
فرزند نســبت به رفتن به مدرســه، پدر او را به »نماز خواندن« امر می نماید )بهســودی 

حسینی، 1422ق، 15/2(.
و یا اگر فرض شود مکلف در سال های قبل مدیون بوده و در سال حاضر نصیب 
او ربحی شــده باشــد، این ربح و سود برای ادای دیون اســتفاده می شود؛ حال اگر 
مکلــف عصیان ورزد و بدهــی خود را ادا نکند، بر او واجب اســت خمس ربح را 

پرداخت نماید )قدیری، 1423ق، 292/1(. )پاسخ سؤال اول تحقیق(.
از مطالب فوق چنین دانســته می شود که مسئلۀ ترتب با سه شرط می تواند مجال 

حضور داشته باشد:

1. همان طور که در ادامه مطرح خواهد شد این مطلب در تحقیقات مشابه مورد اشاره و تفتن واقع نشده است.
2. مقصود سؤالاتی است که در ادامه می آید؛ بعد از بیان پیشینه تحقیق، سؤالات تحقیق مطرح خواهد شد.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


42

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

اول: صحت عبادت محتاج امر باشد؛ یعنی اگر عبادت عملی با ملاک کشف 
شــود، نیازی به مســئلۀ ترتب نخواهد بود. این بیان، دافع شــبهه ای است که ممکن 
اســت مطرح شــود مبنی بر اینکه حتی اگر ملاک برای صحت عبادت کافی باشد 
)لــزوم وجود امر برای صحت عبادت مورد انــکار قرار گیرد(، می توان جریان ترتب 
را پذیرفــت. حال آنکه چنین امری صحیح نیســت؛ زیــرا اگر ملاک برای صحت 
عبادت کافی باشد و دیدگاه شیخ بهائی برای تصحیح عبادت مبنی بر لزوم امر )بهائی، 
1423ق، 118( مورد پذیرش قرار نگیرد، اساســاًً مجالی برای مسئلۀ ترتب وجود نخواهد 
داشــت؛ زیرا روشن اســت که در چنین فرضی، عمل عبادی دارای ملاک است و 

برای تصحیح آن نیازی به امر وجود ندارد تا مجال برای مسئلۀ ترتب فراهم شود.1
دوم: امر به شیء مقتضی نهی از ضدّّ عبادی نباشد؛ زیرا در صورت اقتضا، امر و نهی 
بر شیء واحد اجتماع خواهند یافت که چنین چیزی محال است )ایروانی، 1429ق، 356/2(.

سوم: امر به مهم و امر به اهم هر دو فعلی باشند؛ زیرا اگر فقط امر به مهم فعلی قلمداد 
شود، اساساًً امر ترتبی مطرح نخواهد شد )فیاض، بی تا، 148/3؛ حاج عاملی، 1424ق، 40/2(.

از مطالب فوق چنین دانســته می شــود که نزاع در مسئلۀ ترتب، حول فعلی بودن 
هر دو خطاب اســت؛ به این معنا که آیا در تزاحم واجب اهم و مهم، امکان دارد هر 
دو خطاب فعلی باشــند یا خیر. منکرین ترتب، هــر دو خطاب را فعلی نمی دانند و 
معتقدند تنها یک خطاب فعلی است، در حالی که پذیرفتگان ترتب بر این باورند که 

هر دو خطاب فعلی است.
نتیجــه آنکه نزاع حول فعلی یــا عدم فعلی بودن هر دو خطاب اســت؛ لذا اگر 
مکلف به اهم مبادرت ورزید، از اســاس خطاب مهم فعلی نیســت و چنین صورتی 
خــارج از محل نزاع قــرار می گیرد. مطلب پیش گفته - مبنی بــر فعلی بودن هر دو 
خطاب و صورت های مختلف آن - بر بســیاری از پژوهشگران مغفول مانده است و 
در ادامه روشن خواهد شد که مرحوم آخوند با تقریری که ارائه داده اند، از محل نزاع 

در ترتب خارج می شوند.

1. »إنّّ فكرة الأمر الترتّّبي نحتاج إليها فيما لو نّّكا نبني على توقّّف صحة العبادة على الأمر أو قلنا بعدم إحراز الملاك إالّا 
بالأمر و إالّا فلا نحتاج إليها« )ایروانی، 1429ق، 349/2(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


43

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

به همین جهت برخی اعلام می فرمایند که بســیاری از بزرگان در تصویر مســئلۀ 
ترتب دچار خطا می شــوند و علت آن این است که هر دو امر )امر به اهم و مهم( را 
فعلی قلمداد نمی کنند )درس خارج اصول آیت الله ســبحانی، مــورخ 1395/6/23(. وجوه این 

مطلب در خلال مباحث بعدی روشن خواهد شد )پاسخ به سؤال دوم تحقیق(.
این پژوهش، پس از ارائۀ پیشــینه و وجوه تمایز آن با موارد مشابه و طرح سؤالاتی 
که در این مجال خودنمایی می کند، دیدگاه مرحوم آخوند را مورد تقریر قرار می دهد. 
ســپس به نقد آن و ادلۀ منکرین ترتب - ادلۀ ارائه شــده از ســوی مرحوم آخوند- 
پرداخته و در ادامه، دیدگاه میرزای نائینی را تبیین و موارد عدم جریان ترتب و ثمرات 

آن را مورد توجه قرار می دهد.

پیشینۀ بحث و ضرورت تحقیق
چند پژوهش در این زمینه انجام یافته اســت. پژوهشی با عنوان »ترتب از دیدگاه 
محقــق نائینی و آثار فقهی مترتب بر آن« به قلم صــادق قائمی منش )1402، 67 - 87( 
که به بررســی دیدگاه میرزای نائینی و مقدمات ارائه شده از ناحیۀ ایشان می پردازد و 
در نهایت به پنج ثمره اشــاره می کند. در این پژوهش، علاوه بر نقد دیدگاه مرحوم 
آخوند، مقدمات محقق نائینی و اشکالات وارد بر آن مقدمات نیز مورد بررسی قرار 
گرفته است؛ لیکن به لازمۀ دیدگاه آخوند مبنی بر خروج از محل نزاع اشاره ای نشده 

و دیدگاه ایشان به خوبی مورد نقد قرار نگرفته است.
همچنین پایان نامۀ سطح چهار با عنوان »بررسی امکان یا استحالۀ ترتب از دیدگاه 
شــیخ انصاری، آخوند خراســانی و نائینی و تطبیقات آن در علم اصول« نگاشــته 
مرتضائی ورزنه )1401( یافت شد که با این تحقیق همسو بود. دو پژوهش دیگر با عنوان 
کید بر آرای سید محمد کاظم یزدی« از حمید  »نمونه هایی از کاربرد فقهی ترتب با تأ
ستوده )1391، مجله فقه اهل البیت؟عهم؟( و »نفی ضرورت ترتّّب از منظر امام خمینی؟ره؟« 
از عبدالکریم فرحانی )1400، آفاق فقاهت( نیز در زمینۀ ترتب انجام شــده است، لیکن 

همۀ موارد یادشده در جهات مهمی با این تحقیق متفاوت هستند.
آنچه این تحقیق را از موارد یادشده متمایز می سازد و ضرورت انجام آن را نمایان 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


44

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

می سازد، موارد زیر است:
1. اشاره به ماهیت ترتب و نحوۀ شکل گیری آن؛

کید بر این نکته که تقریر برخی از اعلام، از اساس  2. تبیین دقیق مسئلۀ ترتب و تأ
ربطــی به نزاع مطرح در ترتب ندارد؛ این موضوع در هیچ یک از تحقیقات پیشــین 

تبیین یا حتی مورد اشاره قرار نگرفته است؛
3. اشــاره به مســائلی از ترتب که در تحقیقات مذکور مــورد توجه قرار نگرفته 

است؛
4. اثبات این مطلب که بنا بر پذیرش ترتب، در چند مورد امکان جریان امر ترتبی 

وجود ندارد.
در خلال مباحث به تمام چهار مورد یادشده توجه داده شده است و توجه به آن 
ضرورت تحقیق را نمایان می ســازد، به این بیان که وقتی متکفل استنباط به مباحث 
اصولی با دید صحیح بنگرد، علاوه بر اتخاذ رویکردی صحیح در همان مسئله، او را 
در مواجه با سایر مباحث - نظیر علم اصول و علم فقه - کمک خواهد نمود. مضافاًً 
بر این که توجه به این تحقیق نشــان خواهد داد مسئلۀ ترتب توسط بسیاری به صورت 

صحیح تقریر نشده است.

سؤالات پژوهش
سؤالات این پژوهش عبارت اند از:

1. مســئلۀ ترتب اساساًً برای پاسخ به کدام ســؤال شکل گرفت و مثال عینی آن 
چیست؟

2. محل نزاع اصلی بین علمای اصول در چه موضوعی است؟
3. استدلال مرحوم آخوند و میرزای نائینی دربارۀ فعلیت خطاب در مبحث ترتب 

چیست؟
4. چگونه ادعای مرحوم آخوند در مسئلۀ ترتب، اساساًً محل نزاع در ترتب را از 
بین می برد؛ اما دیدگاه محقق نائینی به این محذور مبتلا نمی شــود؟ به عبارت دیگر، 
چگونه تقریر مرحوم آخوند از ترتب موجب می شود آنچه مسئلۀ ترتب برای آن شکل 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


45

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

گرفته، محقق نگردد؟
5. محقق نائینی با چه بیانی مسئلۀ ترتب را اثبات می کنند؟

6. منظور از مقایسۀ بین دو علم یادشده چیست؟
برخی از ســؤالات، پاســخ خود را از مباحث ارائه شده در صدر مبحث دریافت 
می کنند، مانند سؤال اول و دوم و پاسخ سایر سؤالات از مباحث مطرح شده در طول 

تحقیق مشخص خواهد شد.

اقوال
در این رابطه دو قول کلی وجود دارد:

شــیخ انصاری )کلانتری، 1428ق، 283/1ـ295( و مرحوم آخوند )خراسانی، 1385، 134( 
منکر مســئلۀ ترتب  هســتند؛ اما مرحوم »کاشف الغطاء« )رشــتی، بی تا، 405(، »محقق 
فشــارکی« )فشــارکی، 1413ق، 184(، »میرزای نائینی« )کاظمــی، 1424ق، 336/1 و 351( و 

»محقق خوئی« )فیاض، بی تا، 104/3( صحت ترتب را تأیید می کنند.

تقریر مرحوم آخوند از ترتب
مرحوم آخونــد در تقریر ترتب، از ناحیۀ برخی از افاضل، بیان می دارند که در 
تصحیح امر به ضد به نحو ترتب، وقتی دو امر وجود دارد که یکی اهم است، مانند 
»ازاله« و دیگری مهم، مانند »صلاة«، اگر هر دو امر بر اطلاق خود باقی باشــند، 
مســتلزم اجتماع دو امر ضد با یکدیگر در همان زمان خواهد بود؛ اما اگر پذیرفته 
شــود که امر به اهم مطلق اســت و امر به مهم مشــروط، دو امر ضد با هم اجتماع 
نمی کنند؛ به طوری که امر به مهم مشروط به عصیان ورزیدن نسبت به امر اهم است.

برای مثال، امر به اهم - یعنی »ازاله« - دســتور می دهد که ازاله انجام شود، چه 
صلاة واجب باشد چه نباشد؛ اما امر به مهم - یعنی »صلاة« - مشروط است و مفاد 
آن این است که اگر ازاله ترک شود و نسبت به آن عصیان ورزیده شود، نماز واجب 
خواهد شد. با این بیان، معلوم می شود که امر به »صلاة« در طول امر به »ازاله« قرار 
دارد نه در عرض آن؛ زیرا ترتب اثبات می کند که امر به مهم متأخر از امر به اهم است 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


46

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و عصیان ورزیدن نسبت به امر اهم، موضوع امر مهم است.
به عبارت دیگر، شارع چنین دستور داده است: »ازاله کن و اگر عصیان کردی، 
نماز بخوان«؛ بنابراین اجتماع دو امر ضد در یک چیز واحد و در زمان واحد حاصل 
نمی شود؛ زیرا امر به اهم و امر به مهم از لحاظ رتبه متفاوت  هستند و همین اختلاف 
رتبه، محذور اجتماع ضدین را دفع می کند؛ به طوری که امر به اهم مقدم بر عصیان 
اســت )در مرحلۀ اول امر به اهم وجود دارد و ســپس عصیان( و عصیان نیز مقدم بر 
امر به مهم است، پس امر به مهم از امر به مهم متأخر است )یکی مرحلۀ امر به اهم و 
دیگری مرحلۀ عصیان(. به این ترتیب، محذور اجتماع دو امر ضد در یک چیز واحد 

رفع می شود )خراسانی، 1385، 134(.
ســپس مرحوم آخوند بیان می کنند که عصیان ورزیدن به امر اهم می تواند شرط 
متأخر برای امر به مهم باشــد؛ به این معنا که پیش از واجب شــدن امر مهم، مولا به 
مکلف می فرماید: »اگر نسبت به امر اهم عصیان ورزیدی و مخالفت کردی، امر به 
مهم فعلی می شود«؛ بنابراین، امر به مهم قبل از عصیان ورزیدن به امر اهم وجود دارد 

و عصیان به امر اهم به عنوان شرط متأخر برای امر به مهم محسوب می شود.
بــرای مثال، پیش از عصیان ورزیدن به »ازالــه« و پیش از تحقق معصیت، مولا 
دستور می دهد: »اگر نسبت به ازاله عصیان ورزیدی و مخالفت کردی، نماز بخوان«؛ 
یعنی امر به صلاة قبل از حصول معصیت وجود دارد؛ اما این امر در طول امر به ازاله 

است؛ ازاین رو می توان گفت که عصیان به ازاله، شرط متأخر امر به صلاة است.
همچنین عصیان ورزیدن به امر اهم می تواند شرط متقدم برای امر به مهم باشد؛ 
بــه این معنا که مولا می فرماید: »اگر بنــا بر عصیان ورزیدن به امر اهم یعنی »ازاله« 
داشته باشی، امر به »نماز« موجود است«. در این حالت، عزم بر معصیت و مخالفت 
نســبت به امر اهم، شــرط متقدم امر به مهم اســت؛ یعنی تا مکلف عزم بر معصیت 
نسبت به امر اهم نداشته باشد، امر به مهم وجود ندارد. این با حالت قبلی تفاوت دارد 
که در آن قبل از معصیت نسبت به امر اهم، امر به واجب مهم موجود بود؛ بنابراین، 
معصیت ورزیدن به امر اهم به عنوان مقدمه، متقدم برای امر به مهم محسوب می شود. 
برای مثال، پیش از آنکه مکلف عزم بر معصیت نسبت به »ازاله« داشته باشد، امر به 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


47

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

»صلاة« تعلق نگرفته است؛ اما به محض اینکه عزم بر معصیت پیدا می کند، امر به 
صلاة محقق می شود.

عصیان ورزیدن به امر اهم همچنین می تواند شرط مقارن امر مهم باشد؛ یعنی خود 
عمل عصیان نسبت به اهم، شرط تحقق امر به مهم است. برای مثال، به محض اینکه 
مکلف نســبت به »ازاله« مخالفت و عصیان می کند، امر به »صلاة« فعلی می شود 

)خراسانی، 1385، 134(.

نقد تقریر آخوند از ترتب
عصیان ورزیدن به امر اهم در صور متقدم و مقارََن موجب خروج بحث از مسئلۀ 
ترتب می شــود و امر ترتبی تنها زمانی فرض دارد که عصیان به اهم به نحو متأخر در 
نظر گرفته شود )این نکته در تحقیقات مشابه مورد توجه قرار نگرفته و وجه دوم این 

تحقیق را نشان می دهد(.
علت این امر آن اســت که در خطاب ترتبی، باید دو امر به صورت فعلی در نظر 
گرفته شــوند؛ وگرنه اگر یکی از دو امر فعلی نباشــد، اصلًاً خطاب معقول نیست. 
توضیح آنکه هنگام عصیان به امر اهم، باید امر اهم پابرجا باشد تا خطاب ترتبی تحقق 
یابد؛ بنابراین، اگر عصیان به اهم متقدم فرض شود، امر به اهم ساقط می گردد و اصلًاً 

امری وجود ندارد تا خطاب ترتبی سامان یابد.
برای مثال، اگر تکلیفی نســبت به نجات غریق و صلاة صادر شــود و مکلف 
نســبت به اهم )نجات غریق( عصیان کند، امر به اهم به کلی ساقط می شود؛ زیرا 
با عصیان متقدم - همان ترک نجات غریق - شــخص غریق فوت می کند و اصلًاً 
امری نســبت به اهم وجود ندارد تا با امر به صلاة مزاحمتی داشــته باشــد؛ در این 
صــورت تنهــا امر به صلاة )امر به مهــم( باقی می ماند و امر ترتبــی به کلی از بین 

می رود.
همچنین اگر عصیان به نحو مقارن در نظر گرفته شود، امر به اهم به کلی به دلیل 
عصیان ساقط می شود و اصلًاً امری وجود ندارد تا ترتب معقول باشد. نتیجه این است 

که ترتب تنها در عصیان متأخر فرض دارد )پاسخ سؤال چهارم تحقیق(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


48

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

محقــق اصفهانی در نقد دیدگاه مرحوم آخوند بیــان می کنند که این که عصیان 
ورزیدن به امر اهم می تواند شرط متقدم برای امر مهم باشد، مطلبی فاسد است؛ زیرا 
چنین فرضی مستلزم خلف بوده و موجب خروج بحث از مسئلۀ مورد نظر می شود. 
علت این امر آن است که نزاع در امکان ترتب و عدم آن به این دلیل است که آیا امر 

به »ازاله« و »صلاة« مستلزم اجتماع دو امر ضد است یا خیر؟
اگر فرض شود که عصیان به امر اهم به نحو شرط متقدم تحقق یابد، بدون شک 
جمــع بین دو ضد به کلی از بین می رود؛ زیرا پس از تحقق عصیان به اهم، امر تعلق 
گرفته به اهم ساقط می شود و با مقدم بودن زمان امر اهم بر امر مهم، هیچ مانعی برای 
تعلق امر به مهم وجود ندارد، چراکه بین موجود و معدوم تزاحمی نیست. برای مثال، 
پس از ســاقط شــدن امر به ازاله و با مقدم بودن آن، دیگر مانعی برای امر به صلاة - 
که معلق بر عصیان امر ازاله اســت - وجود ندارد؛ زیرا بالضروره بین آن دو تزاحمی 
نیســت. حال چگونه بین امر موجود و امر ساقط شــده متقدم، تزاحم وجود دارد؟! 

)اصفهانی نجفی، 1429ق، 211/2 و آل شیخ راضی، 1425ق، 312/2(.
به بیان دیگر، ترتب بر عصیان به نحو شرط مقارن یافت نمی شود، چه رسد به آنکه 
بر متقدم تحقق یابد؛ زیرا اگر امر به مهم بر عصیان اهم به نحو شــرط مقارن مترتب 
باشد، قهراًً از لحاظ رتبه متأخر خواهد بود، همان گونه که حکم از موضوع و معلول 
از علت خود متأخر اســت. زمانی که امر به مهم از لحاظ رتبه متأخر از عصیان اهم 
باشد، رتبتاًً متأخر از فعل ضد نیز خواهد بود؛ بنابراین عصیان اهم و فعل ضد در یک 
رتبه قرار دارند و مشــخص اســت که امر متأخری که رتبتاًً از فعل ضد متأخر است، 

باعث تصحیح ترتب نمی شود )فیروزآبادی، 1419ق، 437/1(.
حاصــل آنکه در صورت متقدم یا مقارن بودن عصیان به امر اهم، هر دو خطاب 
فعلــی نخواهند بود و بــا فعلی نبودن آن ها، اساســاًً مجالی برای بحــث ترتب باقی 
نمی ماند؛ زیرا در فرض مقدم یا مقارن بودن امر به اهم، امر به اهم فعلی نیســت و با 
فعلی نبودن امر به اهم، امر به مهم بدون مزاحمت قابل اتیان است و قهراًً متّّصف به 
صحت خواهد شــد؛ بنابراین دیگر نیازی به ترتب برای صحیح ساختن ضد عبادی 

وجود ندارد.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


49

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

دلیل اول: لزوم اجتماع ضدین
ملاک اســتحاله طلب ضدین در عرض واحد به غیــر از صورت ترتب؛ )ایروانی، 
1429ق، 356/2(، ماننــد آنکــه مولا در زمان واحد و نســبت به یک چیز واحد، طلب 
ضدین کند بدون اینکه یکی از آن ها مقید به عصیان دیگری باشــد، دقیقاًً در مسئلۀ 
ترتب نیز جاری اســت. هرچند در مرتبۀ امر به »اهم« اجتماع ضدین مطرح نیست؛ 
زیرا طلب مهم دو مرتبه از طلب اهم متأخر است: اول مرحلۀ معصیت و دوم مرحلۀ 

امر به اهم؛ اما در مرتبۀ امر به مهم اجتماع ضدین رخ می دهد.
زیــرا واضح اســت که امر به اهم بــه دلیل اطلاق خود، همــۀ اطراف خود - 
ازجمله امر به مهم - را شــامل می شــود )خراســانی، 1385، 134؛ جزایری مروج، 1427ق، 
561/2؛ چــاپ جدیــد جزایری مروج، 1415 ق، 2/،472، چاپ قدیــم(. به مجرد عصیان یا عزم 
به عصیان نســبت به امر اهم، این امر ساقط نمی شود و همچنان به قوت خود باقی 
اســت؛ بنابراین، در مرتبۀ امر به مهم، اجتماع ضدین ایجاد می شود و مکلف قادر 

به امتثال هر دو نیست.
به بیان دیگر، صحت ترتب مســتلزم دو حکم فعلی متضاد در زمان واحد است. 
هرچنــد در مرتبۀ امر به اهم، امر مهم فعلی نیســت؛ زیرا در ســایۀ واجب اهم مانند 
»ازاله«، واجب مهم مانند »صلاة« به فعلیت نمی رســد؛ اما در مرتبۀ امر به مهم، امر 
به اهم فعلی است؛ زیرا در این مرتبه مانعی برای فعلیت امر ازاله وجود ندارد؛ بنابراین، 
در ظرف فعلیت امر مهم، امر اهم نیز فعلی است و چنین وضعی همان اجتماع ضدین 

است.
نقد دلیل اول

در رد اســتدلال مرحوم آخوند گفته شده است که اجتماع دو امر فعلی عبارت 
است از »طلب ضدین« و »طلب جمع بین ضدین« و این دو با هم متفاوت هستند. 
آنچه امتناع دارد و محال است، طلب جمع بین ضدین است، نه طلب ضدین و نتیجۀ 
ترتب، طلب ضدین است نه طلب جمع بین ضدین )اصفهانی،  2008 م، ج 2/ 224 و 225(.

اجتماع دو امر فعلی در یک رتبه یا حتی در یک زمان، زمانی مستحیل است که 
نتیجۀ اجتماع دو امر فعلی، طلب جمع بین آن دو باشد، نه اینکه مولا هر یک از آن 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


50

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دو را طلب نماید. نتیجۀ ترتب در مسئلۀ مورد بحث مربوط به طلب هر یک از آن دو 
امر است، نه طلب جمع میان آن دو.

یعنــی امر به اهم و امر به مهم اگرچه هر دو برای تحقق شــرط امر به مهم فعلی  
هســتند؛ اما از آنجا که امر به مهم در ظرف فراغ مکلف از اطاعت امر به اهم تحقق 
می یابــد )وقتی مکلف مهم را اتیان می کند که نســبت به امر اهــم عصیان ورزیده 
باشد(، دیگر صدق نمی کند که مولا جمع میان آن دو را طلب نموده است. هرچند 
که بر مولا صدق می کند که طلب ضدین یا جمع بین طلب ضدین را دارد؛ اما چنین 
طلبی، طلب ضدین به صورت مطلق نیست، بلکه ملازم طلب جمع بین آن دو است 

)جلالی مازندرانی، 1414ق، 40/2ـ41(.
ممکن است گفته شود که مدعای مرحوم آخوند نیز همین است؛ به این معنا که 
ایشان می فرمایند: در فرض اشتغال به امر مهم، مولا خواستار انجام امر اهم نیز هست 
و چنین امری همان طلب جمع بین ضدین است؛ بنابراین نقد مطرح شده به مرحوم 

آخوند وارد نیست.
در پاسخ به مرحوم آخوند گفته می شود که تصحیح »ترتب« محدود به یکی از 
انحای ذکرشده در صور پیشین نیست، بلکه تصور آن به نحو واجب معلق نیز صحیح 
اســت؛ به این معنا که امر اهم، مطلق منجز اســت و امر مهم، مطلق معلق )معلق بر 
عصیــان امر اهم(. برای مثال، مــولا می فرماید: »انقذ الغریق و صل عند العصیان«، 
همان طور که در عبارت »حج عند الاستطاعه« وجوب مطلق و حج مقید داریم، در 

این مسئله نیز صلاة مطلق است و نفس صلاة مقید به عصیان است.
بدیــن ترتیــب، در یک حال واحــد، امر مطلق منجز با یکــی از ضدین اجتماع 
می کنــد و بین آن دو از نظر عقلی منافات وجود ندارد. علت عدم تناقض در تقدیر 
عدم معصیت از این قرار است که امر معلق بر شرط خود باقی می ماند و به امر منجز 
تبدیل نمی شود تا با امر اهم تنافی داشته باشد و علت عدم تناقض در تقدیر معصیت 
نیز این اســت که امر به مهم اگرچه منجز است؛ اما امر به اهم بعد از فرض معصیت 

ساقط شده است؛ بنابراین دیگر دو امر منجز در یک زمان با هم اجتماع نمی کنند.
این نکته نیز در تحقیقات مشابه یافت نشده است.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


51

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

دلیل دوم: محذور تعدد عقاب
لازمۀ »ترتب« این اســت که مکلف در صــورت ترک هر دو امر، دو بار عقاب 
شود؛ زیرا براســاس ترتب، دو خطاب به دو فعل ضد به صورت طولی جایز است و 
لازمۀ آن این است که مکلف در صورت مخالفت با هر دو خطاب، دو عقاب متوجه 
او باشــد: نخست به خاطر ترک اهم و سپس به خاطر ترک مهم. با این حال، چنین 
امری محال اســت؛ زیرا مکلف قادر به امتثال هر دو فعل نیســت و در این صورت 

عقاب کردن او بر هر دو فعل نیز قبیح خواهد بود.
مرحوم آخوند در ادامه می فرمایند که اســتاد ایشان، مرحوم میرزای شیرازی، نیز 
ملتزم به چنین مطلبی نبودند و در محضر درس ایشان به این اشکال اشاره می کردیم و 
ایشان نیز در صدد تصحیح آن بودند؛ ولی پاسخ قانع کننده ای حاصل نشد )خراسانی، 

1385، 135ـ136(.
به عبارت دیگر، این استدلال از طریق برهان »أنی« دلالت بر بطلان ترتب دارد؛ به 
این معنا که اگر ترتب صحیح باشد، تعدد تکلیف لازم می آید و لازمۀ تعدد تکلیف، 

تعدد عقاب است؛ اما نتیجه باطل است، پس مقدم نیز مانند آن باطل خواهد بود.
یعنی استدلال فوق نشــان می دهد که قائل به ترتب چاره ای جز پذیرش یکی از 
دو حالت ندارد: یا ملتزم به تعدد عقاب شــود یا ملتزم به تعدد عقاب نشــود. حالت 
اول مستلزم تعلق امر به غیر مقدور است و حالت دوم مستلزم انکار ترتب خواهد بود 

)خراسانی، 1385، 135ـ136؛ فیاض، بی تا، 148/3(.
ممکن است گفته شود که اشکال یادشده در برخی از صور غیرقابل التزام است؛ 
برای مثال، اگر هزاران نفر در خطر مرگ باشند و مکلف بتواند برخی را نجات دهد؛ 
اما هیچ یک را نجات ندهد، باید چندین گناه برای او محاســبه شــود و چنین امری 

غیرقابل پذیرش است.
نقد دلیل دوم

استدلال فوق مبتلا به اشکال است و مرحوم آخوند دو مطلب را با یکدیگر خلط 
کرده اند: ایشــان میان عقاب بر ترک جمع دو واجب - یعنی واجب اهم و مهم - و 
عقاب بر جمع دو ترک - به این معنا که مکلف بر هر یک از دو واجب در حال ترک 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


52

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دیگری عقاب شود - خلط نموده اند.
آنچه مســتحیل است، عقاب بر مورد اول اســت، نه دوم؛ زیرا جمع میان آن دو 
از این جهت غیرممکن اســت که در خارج با یکدیگر قابل جمع نیستند و از حیطۀ 
قدرت و اختیار مکلف بیرون اســت؛ بنابراین، عقاب بر ترک، لا محالة عقاب بر امر 

غیرمقدور خواهد بود و محال است.
به این ترتیب، قائل به ترتب، اســتحقاق عقاب بر چنین موردی را انکار نمی کند 
تا در نقد او اشکال فوق مطرح شود که چنین چیزی محال است، بلکه قائل به ترتب 
استحقاق عقاب بر فرض دوم - که عقاب بر هر دو ترک بود - را ادعا دارد و چنین 

امری برای مکلف مقدور است )فیاض، بی تا، 137/3(.
به عبارت واضح تر، »عقاب« بر ترک ضدین به معنای عقاب بر عدم فعل هر دو 
نیست؛ بنابراین گفته نمی شود: »چرا ضدین را انجام ندادی؟« )لِِمََ لم تفعل الضدين( 
تا ادعا شود فعل آن دو مقدور مکلف نیست. بلکه منظور این است که عقاب بر جمع 
ترک هر دو ضد وارد می شــود؛ یعنی مکلف به خاطر ترک هر دو عقاب می شود، به 
این معنا که به او گفته می شــود: »چرا هر دو ضد را ترک نمودی؟« )لم ترکت كلا 

الضدين(.
واضح اســت که ترک ضدین مقدور مکلف اســت؛ به عنــوان مثال، ترک اهم 
مقدور مکلف اســت؛ زیرا قدرت بر فعل آن دارد؛ لذا ترک آن مســتلزم اســتحقاق 
عقاب است. همچنین در حال ترک اهم، فعل مهم نیز مأمورٌٌبه بوده و مقدور مکلف 
است، یعنی ترک مهم در حال ترک اهم، مقدور مکلف است؛ بنابراین عقاب بر آن 

نیز صحیح است )فیاض، بی تا، 142/3(.
در این قسمت ممکن است دو اشکال خودنمایی کند که در ادامه مطرح و پاسخ 

داده می شود:
اشــکال اول: ممکن اســت گفته شــود که »قدرت« تنها در جایی معنا دارد که 
مکلــف بتواند هم فعل را انجام دهد و هــم بتواند آن را ترک کند؛ ولی در این مورد 

مکلف تنها می تواند ترک کند و قادر به انجام هر دو نیست.
با این حال، اشکال وارد نیست. توضیح آنکه مکلف یا امر ترتبی را اتیان نمی کند 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


53

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

یا امر ترتبی را اتیان می کند.
• در صورت اول، یعنی مکلف ابتدا اهم را انجام می دهد و سپس به مهم مبادرت 
می ورزد، در این صورت وجود قدرت روشــن اســت و مسئله از محل خطاب ترتبی 

خارج می شود.
• در صــورت دوم، یعنــی مکلف امر ترتبی را امتثال می نمایــد، هرچند قادر به 
انجــام هر دو فعــل )فعل اهم و مهم( به طور هم زمان نیســت؛ اما این عدم قدرت از 
ناحیۀ خود مکلف حاصل شــده اســت. در مباحث اصولی مسلم است که با چنین 
»عدم قدرتی«، معامله با »وجود قدرت« معتبر اســت؛ زیــرا عدم قدرت، از ناحیه 
خود مکلف اســت و لذا قاعدۀ »الاضطرار بسوء الاختیار لا ینافی الاختیار« دربارۀ 

او جاری است.
از مجموع بیانات ســابق، اشــکال »ترک حفظ جان هزاران نفر که مکلف قادر 
به حفظ برخی اســت« روشن می شــود. در این صورت، مکلف بر ترک حفظ جان 
هزاران نفر عقاب نمی شود، بلکه خطاب به او چنین است: »چرا حفظ جان هزاران 

نفر را ترک نکردی؟« و تعلق چنین خطابی به او مشکال زا نیست.
اشکال دوم: ممکن است گفته شود که چرا در نقد کلام مرحوم آخوند از بیانات 
افرادی مانند محقق اصفهانی، خوئی و سبحانی استفاده شده و این نظرات چه ارتباط 
منطقی با دیدگاه دو عالم )آخوند و نائینی( دارند؟ به عبارت دیگر، مقایسۀ دو دیدگاه 

یادشده، بیان دیدگاه ها و نقد آن ها محسوب نمی شود.
در پاسخ باید گفت:

1. استفاده از بیانات محقق اصفهانی و دیگران صرفاًً به این جهت است که ایشان 
با بیانی دقیق نظر مرحوم آخوند را تحلیل کرده اند؛ بنابراین در حقیقت، ذکر عبارت 

آنان، ذکر بیان خود مرحوم آخوند است با تعبیری رساتر.
2. مقایســۀ دو دیدگاه در ضمن همین نقدها آشکار می شود؛ به این صورت که 
با نقد مرحوم آخوند مشخص می گردد که ایشان از اساس درک صحیحی از ترتب 
نداشــته اند )مطلبی که مورد تصریح مکرر برخی بزرگان است و در خلال مطالب 
نیز به آن اشــاره شد(؛ اما مرحوم نائینی ترتب را به صورت صحیح تصور کرده اند. 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


54

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

همین مطلب به نوعی مقایسۀ دو دیدگاه را نمایان می سازد.
این پاسخ همچنین پاسخ سؤال ششم تحقیق را فراهم می کند.

ادلۀ صحت ترتب
برای صحت ترتب دو مسلک مطرح شده است: برهانی و عرفی. مسلک برهانی 
همان اســتدلال مرحوم میرزای نائینی است که در ادامه مورد بررسی قرار می گیرد و 

پس از آن، مسلک عرفی نیز مطرح خواهد شد.

دلیل برهانی
محقق نائینی بهترین کسی است که بر اساس مسلک برهانی، برای اثبات ترتب 
دلیــل اقامــه کرده اند )حکیم، 1415ق، 391/2(. ایشــان برای »ترتــب« پنج مقدمه بیان 

کرده اند که در ادامه مورد بررسی قرار می گیرند:

مقدمات دلیل برهانی
مقدمۀ اول: طولیت و عدم قدرت امتثال همزمان هر دو

مقدمۀ اول از دو امر تشکیل یافته است:
1. امر اول: تکلیف به دو امر باید در طول هم باشد نه در عرض هم؛ یعنی طلب 

یکی از آن دو باید مشروط به عدم اتیان متعلق دیگری باشد.
2. امر دوم: ترتب باید در مواردی باشد که مکلف قدرت بر امتثال هر دو تکلیف 

را نداشته باشد.
توضیح مطلب: در این مقدمه دو نکته روشن می شود:

• اول: منشأ تزاحم و تنافی بین دو حکم، چیزی است که چاره ای جز ارتفاع آن 
وجود ندارد. در این مسئله منشأ تزاحم، همان اطلاق هر دو خطاب است؛ بنابراین با 

تقيید اطلاق مهم، تزاحم برطرف می شود.
• اما اگر منشأ تزاحم، نفس فعلیت هر دو خطاب باشد، آنچه لازم می‌آید، سقوط 

اصل خطاب مهم است نه اطلاق آن.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


55

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

اشاره شد که ترتب باید در مواردی باشد که مکلف قدرت امتثال هر دو تکلیف را 
نداشته باشد؛ یعنی محذور تعلق امر به دو ضد که »ترتب« مکلف تصحیح آن است، 
چیزی نیســت مگر طلب جمع بین ضدین .حال روشــن است که چنین محذوری 
به وســیلۀ »ترتب« برطرف می شود؛ زیرا تکلیف به مهم در طول تکلیف به اهم قرار 

دارد )حکیم، 1415ق، 393/2(.
نکتۀ قابل توجه از منظر میرزای نائینی آن اســت کــه تزاحم بین دو دلیل زمانی 
محقق می شــود که عــدم قدرت مکلف بر امتثال دو دلیل، اتفاقی باشــد نه دائمی؛ 
زیرا در صورت دائمی بودن عدم قدرت، تعارض میان دو حکم آشــکار می گردد و 
از مبحث امتثال و مقام طاعت خارج می شــود؛ و علت این مطلب نیز روشــن است 

)خوئی، 1429ق، 52/2(.

مقدمۀ دوم: قید موضوع بودن شرایط تکلیف
طبق بیانات و استدلال های ذکر شده، در واجب مشروط، شرایط تکلیف همگی 
قیــد موضوع هســتند؛ یعنی در مقام جعل و انشــا همگی مفروض الوجود هســتند؛ 
بنابراین، فعلیت تکلیف متوقف بر فعلیت قیود موضوع و تحقق آن ها در خارج است؛ 

یعنی حال قیود در موضوع، همان حال خود موضوع است.
به عبارت دیگر، همان طور که تا موضوع تحقق نیافته اســت، تکلیف نیز موجود 

نیست تا قیود موضوع تحقق نیابند، تکلیفی نیز مطرح نخواهد بود.
از آنجــا که موضوع پــس از وجود خارجی خــود از وضعیت موضوع بودنش 
خارج نمی شــود، دیگر وجهی ندارد که گفته شــود واجب مشــروط بعد از تحقق 
شــرایطش منقلب به واجب مطلق می شود؛ زیرا چنین ادعایی معادل این است که 
گفته شود موضوع پس از تحقق خارجی اش از وضعیت موضوع بودن خود منسلخ 

می شود.
مقدمۀ سوم: رتبی بودن ترتب خطاب

در تقسیم وجوب به موقت و غیرموقت آمده است که فعلیت خطاب در »واجبات 
مضیق« برابر با وجود آخرین جزء از موضوع و شرط آن است؛ یعنی بین آن دو تقدم 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


56

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و تأخر زمانی وجود ندارد. در این قسمت نیز گفته می شود که تأخر امتثال نسبت به 
خطاب، رتبی است نه زمانی.

فعلیــت حکم برابر با حصول جزء آخر از موضوع اســت، به این معنا که فاصلۀ 
زمانــی بین حکم و موضــوع آن وجود ندارد؛ بلکه تقدم و تأخــر میان آن دو، رتبی 
اســت؛ زیرا فرض فاصله زمانی میان حکم و موضوع، مستلزم آن است که موضوع، 
موضــوع باقی بماند؛ بنابرایــن اگر در برخی از واجبات، ثبوت لــزوم لحظه ای میان 
موضوع و حکم فرض شــود، این لحظه نشان دهنده جزء آخر موضوع حکم است. 
به همین دلیل، اشکال اصولیون نسبت به شرط متأخر مطرح شده است؛ زیرا مستلزم 

تقدم حکم بر شرط خواهد بود.
همان طور که بین حکم و موضوع آن فاصلۀ زمانی مطرح نیســت - زیرا نســبت 
موضوع به حکم، نســبت علت به معلول است و روشــن است که زماناًً بین علت و 
معلــول انفکاک وجود نــدارد، بلکه اختلاف میان آن دو در مرتبۀ آن‌هاســت -، به 
همیــن ترتیب بین حکم و امتثال آن نیز فاصلۀ زمانی وجود ندارد. بلکه تقدم و تأخر 

میان آن دو، رتبی است؛ زیرا نسبت حکم به امتثال نیز نسبت علت به معلول است.
نقد

مقدمۀ سومِِ میرزای نائینی خالی از اشکال نیست، به این معنا که التزام به واجب 
معلق نزد مستشكل امر مسلمی است و اشکال تنها از جهت امکان ترتب بر التزام به 
شرط متأخر مطرح می شود؛ بنابراین، تحریر اشکال به نحو اول که در کلام محقق نائینی 
وارد شده است، تحریر علمی صحیحی محسوب نمی شــود )حکیــم، 1415ق، 402/2(.

در این زمینه، دو تقریب می توان مطرح نمود:
اول: عصیان امر اهم مانند امتثال آن، زماناًً منفصل از امر مهم است؛ بنابراین، اگر 
امر به مهم بر عصیان امر به اهم مترتب شود، لازم می آید که امر به مهم در غیر زمان 
امر به اهم باشد؛ زیرا از انفصال آن نسبت به عصیانش، زماناًً منفصل است؛ بنابراین 
چاره ای نیســت جز اینکه عصیان به نحو شرط متأخر لحاظ شود تا امر به مهم زماناًً 
سابق بر امر به اهم باشد و هر دو امر در زمان واحد جمع شوند؛ که این همان محور 

دعوی ترتب است.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


57

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

دوم: اگــر زمان امتثال متأخر از زمان امر باشــد، امر بــه مهم زماناًً متعلق به فعل 
متأخــر خواهد بود. در این حالت، مزاحمتی وجود نــدارد؛ زیرا مهم برای متعلقش 
در آن لحظه محركیتی ندارد و بعد از عصیان امر به اهم، امر به مهم ســاقط می شود؛ 
بنابراین امر به مهم به تنهایی، بدون اینکه مزاحمتی مطرح باشــد، باقی می ماند و این 
خلاف ترتب اســت؛ لذا چاره ای نیست جز اینکه عصیان به نحو شرط متأخر لحاظ 

شود تا امر به مهم سابق بر آن گردد )حکیم، 1415ق، 403-402/2(.

مقدمۀ چهارم: محفوط بودن دو خطاب
این مقدمه از مهم ترین مقدمات اســت؛ انحفــاظ خطاب یعنی ثبوت تکلیف به 

یکی از سه وجه زیر:
اول: آنچــه کــه انحفاظ آن )ثبوت آن( به اطلاق یا تقيید مربوط اســت؛ یعنی یا 
مشروط به »وجود« آن تقدیر است و یا نسبت به آن »مطلق« است. این قسم در موارد 
تقسیمات سابق به خطاب مشاهده می شود، مانند خطاب »حج« که در ظرف استطاعت 
محفوظ است و نیز خطاب صلاة؛ زیرا صلاة نسبت به آن تقدیر )وضو( مطلق است.

در مبحث »تعبدی و توصلی« اثبات شده است که تمام خطاب هایی که مربوط 
به ملتفت است و همچنین تقسیمات سابق بر خطاب، چاره ای ندارند جز اینکه نسبت 

به آن ها یا مطلق باشند یا مقید. در چنین صورتی، اطلاق مانند تقيید لحاظی است.
دوم: در این قســم، حکم یا مشروط به وجود شرط است و یا نسبت به آن مطلق 
اســت. این مورد در تقسیمات متأخر از خطاب مشاهده می شود؛ یعنی خطاب هایی 

که بر آن لاحق می شوند.
آنچه موجب این نوع اطلاق یا تقيید می شود، همان تقید غرضِِ القائم بالمأموربه 
به وجود آن تقدیر یا اطلاق غرض نسبت به آن تقدیر است و آنچه که از هر یک از 

اطلاق یا تقيید در این مقام پرده برداری می کند، همان دلیل خارجی است.
مثلًاً در برخی مواقع، دلیل خارجی دلالت بر اطلاق دارد؛ همان طور که در موارد 
علم و جهل، دلالت بر ثبوت احکام شرعی وجود دارد )البته مسئلۀ جهر و اخفات و 

قصر و اتمام از این مورد مستثنا هستند(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


58

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و در برخی مواقع، هر دلیل خارجی دلالت بر تقيید غرض به حال خاصی دارد، 
به عنوان مثال، دلیل خارجی وجوب قصر یا وجوب جهر یا وجوب اخفات را مختص 
به مواردی می داند که علم به وجوب آن ها وجود دارد؛ بنابراین خطاب دلیل خارجی 

در موارد جهل به قصر، جهر و اخفات ثابت نیست.
از آنجا که اطلاق لحاظی در این گونه موارد محال اســت، این قسم از اطلاق را 

اطلاق ذاتی و ملاکی نام گذاری کرده اند.
ســوم: منشأ انحفاظ و ثبوت حکم، نفس خود حکم است؛ به این معنا که نفس 
حکم مقتضی وضع و رفع حکم می باشد؛ بنابراین، لامحاله در هر دو صورت محفوظ 
است. این قسم مختص باب طاعت و معصیت است و اطلاق و تقيید به هر دو قسم 

آن - یعنی ذاتی و لحاظی - در این باب مستحیل است.
علت استحالۀ تقيید: اگر وجوب فعل مشروط به وجودش باشد، طلب آن به تقدیر 
وجود خارج اختصاص می یابد و این منجر به طلب حاصل می شود. اگر وجوب فعل 
مشروط به عدمش باشد، طلب آن به تقدیر ترک آن اختصاص می یابد و این مستلزم 

طلب جمع بین نقیضین است. در هر دو تقدیر، طلب محال است.
علت اســتحالۀ اطلاق: وقتی تقيید بر هر دو تقدیر محال باشد، اطلاق نیز محال 

خواهد بود )حکیم، 1415ق، 409/2(.

مقدمۀ پنجم: اطلاق طلب ضدین
این مقدمه مربوط به تشــخیص محل کلام در مبحث »ترتب« اســت و درصدد 
اثبات این مطلب اســت که قول به ترتب مستلزم جمع بین ضدین نیست، همان طور 
که برخی توهم کرده اند. بلکه طلب ضدین بر اطلاق دو خطاب مترتب است، نه بر 

فعلیت آن دو )خوئی، 1429ق، 55/2–73 و کاظمی، 1424ق، 336/3–454(.

دلیل عرفی
این مسلک بر اساس مثال های فقهی ســامان یافته است )حکیم، 1415ق، 390/2( و 

تقریب آن مانند مثال هایی است که در صدر بحث ذکر شد:

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


59

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

اگر برای مکلف قصد اقامت در شهری که به آن مسافرت کرده واجب باشد، در 
صورتی که مکلف قصد اقامت نکند، افطار و قصر بر او واجب خواهد بود؛ بنابراین، 
امر به افطار مشروط به عدم قصد اقامت در آن شهر است، با این که تعلق امر به اقامت 

در آن شهر، فعلی است. در این مثال دو امر در زمان واحد، با هم اجتماع یافته اند.
حال اگر وقوع ترتب )به وســیلۀ دلیل برهانی، به جهت مثال های عرفی یا به دلیل 
وجدان( ثابت شود، چنین موضوعی بهترین دلیل بر امکان و عدم استحالۀ آن خواهد بود.

تحقیق اینطور اســت که گفته شــود: هرچند این گونه مثال های عرفی، ظهورِِ در 
وقوع ترتب دارند؛ اما اگر قیام دلیل جزم بر اســتحالۀ ترتب و امتناع وقوع آن حاصل 
شــود، چاره ای نیســت جز اینکه از ظاهر این گونه مثال ها رفع يد شــود. توضیح این 

مطلب در ادامه از ناحیۀ برخی اصولیان ذکر خواهد شد )حکیم، 1415ق، 390/2(.

موارد عدم جریان ترتب
در این بخش، ادعای دیگر میرزای نائینی مطرح می شــود. ایشان می فرمایند که 

بنابر پذیرش و صحت امر ترتبی، در چند مورد امکان وقوع امر ترتبی وجود ندارد:
اول: اگر تزاحم به خاطر اتحاد خارجى دو متعلق باشد، جریان امر ترتبی امکان پذیر 
نخواهد بود؛ زیرا در این صورت یا طلبِِ ممتنع لازم می آید یا طلب حاصل. به عنوان 
مثال، در عبارت: »لاتغصب و ان غصبت فصلّّ« اگر مراد مولا از »ان غصبت«، عزم 
و قصد بر ترتب باشد، چنین موردی نمی تواند از امر ترتبی محسوب شود؛ زیرا شرط 
امر ترتبی )بنابر آنچه در تقرير و تثبیت آن گذشت(، تلبس به عصیان است، نه عزم بر 

عصیان؛ وگرنه امر به ضدین لازم می آید.
در صورتی کــه مــراد از خطاب بالا )و ان غصبت( تلبــس خارجى به عصیان و 

فعلیت غصب باشد:
• اگر مراد از عبادت، تلبس به غصب صلاتی باشــد، طلب حاصل بالعينه لازم 

می آید، نه طلب حاصل بالملازمه.
• اگر مراد از عبادت، تلبس به غیر صلاة باشد، طلب ممتنع لازم می آید.

• اگر مراد از عبادت، اعم از آن دو باشد، هر دو محذور لازم می آید.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


60

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دوم: اگر تزاحم به خاطر ملازمه بین دو متعلق باشد، اقوى این است که امر ترتبی 
در چنین موردی جریان ندارد؛ زیرا لازمۀ آن طلب حاصل است.

به عنوان مثال، اگر استقبال قبله ملازم با استدبار ستارۀ »جُُدََی« باشد و فرض شود 
که استقبال قبله نیز مأمورٌٌبه بوده و اثبات وجوب استقبال »جدی« به وسیلۀ امر ترتبی 
هنگام عصیان به استقبال قبله اراده شده باشد، لازم می آید که بعد از حصول استقبال 
»جدی«، باز هم استقبال »جدی« طلب شود. چنین حالتی همان طلب حاصل است؛ 
زیرا وقتی استقبال قبله عصیان شد، استقبال »جدی« خود به خود حاصل می شود و 
درنتیجه پس از حصول آن، باز هم همان اســتقبال حاصل می شود که محال است.

اگر در این مثال کسی مناقشه کند، مثال های جهر و اخفات می توانند نمونه ای از 
مسئلۀ مورد بحث قرار گیرند؛ زیرا این دو نیز مانند یکدیگرند )کاظمی، 1424ق، 392/1(.

ســوم: اگر تزاحم ناشــی از قصور قدرت مکلف بر جمع کردن میان دو خطاب 
باشــد، بدون اینکه میان متعلق آن دو تضادی وجود داشته باشد، آیا ترتب امکان پذیر 

است یا خیر؟
این مورد را می توان به قیام رکعت اول و دوم تشبیه نمود؛ به این نحو که اگر مورد 
متأخر )مثلًاً قیام متأخر( اهم باشد، حفظ قدرت بر آن واجب خواهد بود و اگر مورد 
متأخر اهم نباشــد، مکلف موظف اســت قدرت خود را صرف مورد متقدم کند و 
مکلف مخیر نیست که قدرت خود را صرف هر یک از دو مورد که خواست نماید؛ 
زیرا تخییر در متزاحمین زمانی جارى می شــود که تزاحمشــان عرضی باشد، نه در 

تزاحم طولی )کاظمی، 1424ق، 378/1–382(.
این مورد نیز در تحقیقات مشابه ذکر نشده و اشاره به وجه چهارم این تحقیق دارد.

ثمرات ترتب
1. اگر ضد واجب اهم عبادتی باشد، اتیان آن ضد صحیح خواهد بود؛ زیرا لازمۀ 
جواز ترتب این است که ضد عبادتی - مانند صلاة - مأمورٌٌبه بوده و اتیان آن به قصد 
انجام امر تعلق گرفته به آن، صحیح باشد. به عنوان مثال، ضد واجب اهمی مانند ازاله 
و صلاة است. مکلف در وسعت وقت باید ابتدا از مسجد ازالۀ نجاست نماید؛ ولی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


61

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

اگر مکلف معصیت کند و نماز بخواند، فقها حکم به صحت نماز داده اند. روشن 
است که با استناد به ترتب می توان وجه صحت این مسئله را توجیه نمود.

2. قبل از بیان این ثمره، باید مقدمه ای ذکر گردد:
اگر مکلف نمازی را که باید به صورت جهر یا اتمام بخواند، به صورت اخفات 
یا قصر اتیان نماید )و بالعکس(، بنابر فتواى مشــهور فقها نماز صحیح اســت و اگر 
مکلف جاهل مقصر باشــد، مستحق عقاب اســت. با این حال، اشکال مطرح شده 
است که چگونه با فرض صحت نماز، عقاب مترتب می شود. یکی از وجوه حل این 

اشکال که مطرح گردیده است، نظر کاشف الغطا می باشد.
ایشان برای حل اشکال فوق می فرمایند که این مسئله داخل در باب ترتب است؛ 
به این نحو که مکلف مأمور است ابتدا نماز را به صورت اخفات بخواند و در صورت 
عصیان، مأمور است آن را به صورت جهر اتیان نماید؛ بنابراین، در صورتی که واجب 
مهم )نماز به صورت جهر( اتیان شــود، ثواب خواهد بــرد و بر ترک واجب اهم نیز 
عقاب مترتب می شــود؛ لکن همان طور که در ســطور پیش اشاره شد، این نتیجه از 
منظر میرزای نائینی صحیح نیست؛ زیرا در مثال جهر و اخفات، تزاحم میان دو دلیل 
دائمی است، نه اتفاقی و لذا از محل مسئلۀ ترتب خارج می شود )خوئی، 1429ق، 91/2(.

3. نفس کشف امر به مهم )به تنهایی( خود یک ثمره محسوب می شود، همانند 
مورد امر به ازاله و اقامۀ نماز که در سطور پیش گذشت؛ زیرا وجوب مهم، در جایی 
که مکلف اهم را ترک می نماید، یکی از احکام خمســه اســت و فرعی از فروعات 

فقهیه محسوب می شود )قدسی، 1428 ق، 457/1 و 458(.
4. ابتدا فرض می شود وضو گرفتن از آب مباح منحصراًً در ظرف مغصوب باشد، 
به نحوی که اغتراف )برداشتن آب با مشت از داخل ظرف( از آن حرام باشد و قصد 
مکلف از اغتراف تخلیص نباشد )ضابطه تخلیص در ادامه روشن خواهد شد(. حال 
اگر مکلف با یک اغتراف به اندازۀ وضوی کامل از ظرف آب برداشــت، اشــکالی 
در صحت وضو وجود ندارد؛ زیرا هرچند اغتراف از آن ظرف حرام اســت؛ اما خود 
آب مباح اســت و پس از عصیان، مکلف آب کافی برای وضو دارد و واجب است 
از آن وضو بگیرد؛ اما اگر مکلف به جای برداشــت یک مرتبه ای، آب را به صورت 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


62

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

اغتراف تدریجی برای شستن صورت و دو دست برداشت، صحت وضوی او چگونه 
خواهد بود؟

مطابق آنچه از صاحب فصول نقل شده است، مانعی برای صحت وضوی مکلف 
به وســیلۀ امر ترتبی وجود ندارد؛ یعنی مکلف پس از اغتراف اول و عصیان ورزیدن، 
برای شستن صورت، آب کافی دارد و پس از اغتراف دوم و سوم برای شستن دست 

راست و چپ نیز آب کافی فراهم می شود و وضوی او صحیح است.
این وضعیت شــبیه به امر متوجه نماز با فرض اســتمرار عصیــان مکلف تا پایان 
وقت نماز است؛ آنچه امر به نماز را صحیح می کند، این است که مکلف در هنگام 
عصیان، قدرت بر تمام اجزای نماز را دارد. همان قاعده در وضو نیز صادق اســت؛ 
زیرا مکلف هنگام شستن هر عضو از اعضای وضو، قدرت بر انجام غسل آن عضو 
را دارد و عصیان در اغتراف اول برای شستن صورت، پیش از عصیان در اغتراف دوم 
و سوم برای شستن دست هاست؛ بنابراین امر ترتبی همان گونه که در باب نماز جریان 

دارد، در این مثال وضو نیز جاری می شود.
میرزای نائینی می فرمایند این مورد نمی تواند جزو موارد امر ترتبی محسوب شود؛ 
زیــرا میان باب وضو و باب نماز تفاوت وجود دارد. در نماز، قدرتی که اعتبار دارد، 
بیش از قدرت عقلی مکلف بر اجزای نماز نیســت و فرض بر این اســت که چنین 
قدرتی از طریق استمرار عصیان به ازاله حاصل می شود؛ بنابراین مانعی برای وجود امر 

ترتبی در نماز وجود ندارد.
اما در باب وضو، قدرت معتبر و ملاک فقط قدرت شــرعی است و مکلف در 
این مورد قدرت شرعی بر وضو ندارد؛ زیرا قدرت مکلف متوقف بر تصرف در ظرف 
مغصوبه است و چنین قدرتی قدرت شرعی محسوب نمی شود و ملاکی نیز برای آن 
تصور نمی گردد؛ بنابراین شستن صورت به وسیلۀ اغتراف اول - زمانی که مکلف از 
نظر شرعی واجد آب کافی برای وضو نیست - لغو است و اثر ندارد. به همین دلیل 

امر ترتبی در وضو جریان ندارد.
باید توجه داشــت که مــراد از تخلیص صرفاًً قصد و نیت نیســت، بلکه ضابطۀ 
تخلیص به این صورت اســت که آب موجود در ظرف مغصوب ملک خود مکلف 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


63

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

باشــد و نه این که صرفاًً برای او مباح باشــد. همچنین، وقوع آب در ظرف مغصوب 
نباید به اختیار خود مکلف باشــد. در چنین شرایطی است که ضابطۀ تخلیص برای 

مکلف تحقق می یابد، هرچند این امر مستلزم تصرف در ظرف مغصوب باشد.
اما اگر آب صرفاًً مباح باشــد و ملک مکلف نباشــد، یا وقــوع آب در ظرف به 
سوء اختیار خود مکلف باشد، تصرف در ظرف مغصوب برای مکلف جایز نخواهد 
بود. دلیل جواز نداشتن در صورت اول )آب مباح( واضح است؛ زیرا اصلًاً ربطی به 

مکلف ندارد تا تصرف در ظرف مغصوب برای او مجاز باشد.
اما علت عدم جواز در صورت دوم )آب ملک مکلف است؛ ولی به سوء اختیار 
او در ظرف مغصوب قرار گرفته است( این خواهد بود که هرچند آب ملک مکلف 
اســت؛ اما او با سوء اختیار خود، سلطنتش را از ملکش سلب کرده است؛ بنابراین، 
تصرف در ظرف مغصوب بدون اجازه صاحب ظرف برای اخراج آب جایز نیســت 

)کاظمی، 1424ق، 378/1–380(.

نتیجه گیری
فهم مســئله ترتب یکــی از راه های تصحیح ضد عبادی برای مکلف اســتنباط 
به شــمار می آید. در صورتی که ترتب پذیرفته نشــود، تصحیح ضد عبادی منوط به 

پذیرش یکی از دو روش زیر خواهد بود:
1. صحــت ضد عبادی مهم - هرچند دارای امر نباشــد - باید به ســبب وجود 

ملاک کشف شود )جلالی مازندرانی، 1414ق، 25/2(.
2. یا با استناد به وجود امری که به طبیعت واجب مهم تعلق گرفته است - مانند 
امر تعلق گرفته به طبیعت صلاة - صحت واجب مهم اثبات گردد )خراســانی، 1385، 

.)137
با این حال، بر اساس پذیرش ترتب، تصحیح عبادی محدود به دو روش یادشده 
نیســت. برای اثبات ترتــب، ابتدا نقدهای وارد بر آن در قالــب »اجتماع ضدین« و 
»تعدد عقاب« بررسی شد و روشــن گردید که در اشکال اول، »جمع بین ضدین« 

محقق شده است نه »طلب جمع بین ضدین«.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


64

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

در صورت عدم پذیرش این جواب، برای اثبات ترتب، تصویر آن به نحو واجب 
معلق مطرح گردید؛ موردی که در تحقیقات مشابه یافت نشد.

همچنین، در اشــکال لزوم - یعنی لزوم تعدد عقاب - اثبات شــد که بین »ترک 
جمع دو واجب« و »عقاب بر جمع دو ترک« خلط شده است و آنچه مستحیل است، 
عقاب بر مورد اول است نه دوم؛ زیرا جمع میان آن دو از این جهت غیرممکن است که 
در خارج قابل جمع با یکدیگر نبوده و از حیطۀ قدرت و اختیار مکلف بیرون  هستند.

این مقاله به بررســی مقایســه ای دیدگاه های میرزای نائینی و آخوند خراسانی در 
مســئلۀ »ترتب« پرداخته و ثمرات عملی آن در فقه و اصول را تحلیل کرده اســت. 
مسئلۀ ترتب به عنوان یکی از راه های تصحیح ضد عبادی مطرح می شود و در مواردی 

کاربرد دارد که تزاحم میان دو تکلیف شرعی )اهم و مهم( پیش آید.
نزاع اصلی در این مسئله حول فعلیت همزمان هر دو خطاب است؛ به این معنا که 
منکرین ترتب، قائل به عدم فعلیت همزمان هر دو خطاب هستند، در حالی که قائلین 
بــه ترتب، هر دو خطاب را فعلی می دانند و بر این باورند که هر دو امر )اهم و مهم( 

می توانند در یک زمان، به صورت فعلی و بدون تناقض تحقق یابند.
از دیدگاه آخوند خراســانی، ترتب مســتلزم اجتماع دو امر متضاد در یک زمان 
است که از نظر عقلی محال می نماید. ایشان با تقریر خود - که در آن عصیان به امر 
اهم به صورت شرط متقدم یا مقارن برای وجوب مهم در نظر گرفته می شود - عملًاً 
از محل نزاع اصلی خارج می شــوند؛ زیرا در این صورت یکی از دو خطاب ســاقط 

شده و دیگر زمینه ای برای تحقق ترتب باقی نمی ماند.
در مقابــل، میرزای نائینی با ارائۀ پنج مقدمۀ دقیق - ازجمله طولی بودن رابطۀ دو 
تکلیف، قید بودن شرایط تکلیف در موضوع و رتبی بودن ترتب - نشان می دهد که 
می توان بدون وقوع اجتماع ضدین، هر دو خطاب را به صورت فعلی تصور کرد؛ ولی 

در طول یکدیگر.
همچنین، مقاله نشــان می دهد که حتی با پذیرش ترتب، در مواردی مانند اتحاد 
خارجــی دو متعلق، ملازمۀ بین دو تکلیف، یا قصــور قدرت مکلف، جریان ترتب 
ممکن نیست. ثمرات عملی ترتب - مانند صحّّت نماز خواندن در صورت ترک انقاذ 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


65

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

پژوهشی مقایسه ای 
در »ترتّّب« بین 
دیدگاه میرزای 

نائینی؟ره؟ و آخوند 
خراسانی؟ره؟ و بیان 

ثمرات آن

غریق - تنها در چارچوب دیدگاه نائینی قابل توجیه است.
درنهایت، این تحقیق نشان می دهد که تقریر نائینی نه تنها از نظر منطقی منسجم تر 
است، بلکه در مقایسه با دیدگاه آخوند، بهتر می تواند به حل تعارضات عملی در فقه 
و اصول بپردازد و زمینه ساز استنباط های دقیق تر در مسائل فقهی شود. بدین ترتیب، 
این مسئله، شخص اصولی را در مواجهه با مسائل فقهی قوی تر کرده و او را در تحلیل 

سایر فروع فقهی یاری می کند.

منابع
آل شيخ راضى، محمد طاهر. )1425ق(. بداية الاصول. قم: انتشارات دارالهدی.

اصفهانى نجفى، محمد تقى. )1429ق(. هداية المسترشدين. قم: انتشارات جامعه مدرسین.
اصفهانى، محمد حسين. )2008م(. نهاية الدراية. بیروت: مؤسسه آل البیت؟عهم؟.

ايروانى، باقر. )1429ق(. كفاية الاصول فى اسلوبها الثانى.  نجف: مؤسسه احیاء التراث الشیعه.
مرتضائی ورزنه، سعید. بررسی و امکان یا استحاله ترتب از دیدگاه شیخ انصاری، آخوند خراسانی 
و نائینی ؟رهم؟ و تطبیقات آن در علم اصول، قم، مرکز مدیریت حوزه علمیه قم، 17 / 6 / 1401.

بهائی، محمد، )شیخ بهایی(. )1423ق(. زبدة الاصول. قم: انتشارات مرصاد.
بهســودی حســینی، ســید محمد ســرور. )1422ق(. مصباح الاصول )تقریرات درس آیت الله 

خوئی(. قم: مکتبة الداوری.
جزایری مروج، سید محمد جعفر. )1427ق(. منتهی الدرایه. )چاپ جدید( قم: نشر فقاهت.

جزایری مروج، سید محمد جعفر. )1415ق(. منتهی الدرایه. )چاپ قدیم( قم: مؤسسه دار الکتاب.
جلالی مازندرانى، سيد محمود. )1414ق(. المحصول فى علم الاصول )تقریرات درس آیت الله 

سبحانی(. قم: مؤسسه امام صادق؟ع؟.
حاج عاملی، محمد حســین. )1424ق(. ارشــاد العقــول الى مباحث الأصــول )تقریرات درس 

آیت الله سبحانی(. قم: مؤسسه امام صادق؟ع؟.
حکیم، ســید عبدالصاحب. )1415ق(. منتقی الاصول )تقریرات درس آیت الله روحانی(. قم: 

انتشارات الهادی.
حلى، حسين. )1432ق(. أصول الفقه. قم: مكتبه الفقه و الاصول المختصه‏.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


66

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

خراسانی، محمد کاظم. )1385(. کفایة الاصول. قم: مؤسسه آل بیت؟عهم؟.
خمینی، ســید مصطفی. )1427 ق(. تحريرات فى الاصول. تهران: مؤسسه نشر و تنظیم آثار امام 

خمینی؟ره؟.
خوئی، سید ابوالقاسم. )1429ق(. أجود التقریرات )تقریرات درس میرزای نائینی(. قم: مؤسسه 

صاحب الامر؟عج؟.
خوئی، سید ابوالقاسم. )1352(. اجود التقریرات )تقریرات درس میرزای نائینی(. قم: مطبعه العرفان

رشتی، حبیب الله. )بی تا(. بدایع الافکار. قم: مؤسسه آل البیت؟عهم؟
ستوده، حمید. نمونه هایی از کاربرد فقهی ترتب با تاکید بر آرای سید محمد کاظم یزدی، مجله فقه 

اهل بیت؟عهم؟، 1391، شماره 72، ص 212.
طباطبائی، سید محمد کاظم. )1428ق(. عروة الوثقی. قم: انتشارات میثم تمار.

فرحانی، عبدالکریم. )1400(. نفی ضرورت ترتب از منظر امام خمینی، مجله آفاق فقاهت، سال 
دوم، شماره 6، صص 7 - 22

فشارىك، محمد باقر. )1413ق(. الرسائل الفشاريكة. قم: انتشارت جامعه مدرسین، 
فياض، محمد اســحاق. )بی تا(. محاضرات )تقریرات درس آیت اللــه خوئی(. نجف: انتشارات 

امام موسی صدر.
فيروزآبادى، سيد مرتضى. )1419ق(. عناية الاصول. تهران: مؤسسه دارالکتاب،.

قائمی منش، صادق. )1402(. ترتب از دیدگاه محقق نایینی و آثار فقهی مترتب بر آن، مجله علمی 
پژوهشی فقه و اجتهاد، دوره 10، شماره 20،  صص 67 - 87

قدسی، احمد. )1428(. انوار الاصول )تقریرات درس آیت الله مکارم(، قم: انتشارات مدرسه امام 
علی بن ابی طالب؟ع؟.

قديرى، محمد حسن. )1423ق(. المباحث فى علم الاصول. قم: مؤسسه بوستان کتاب.
کاظمــی، محمد علی. )1424ق(. فوائد الاصول )تقریرات درس میرزای نائینی(. قم: مؤسســه 

نشر اسلامی.
کلانتری، میرزا ابوالقاسم.)1428ق(. مطارح الانظار )تقریرات درس شیخ انصاری(. قم: انتشارات 

مجمع فکر اسلامی.
مهرکش، احسان. )1396(. تقریرات درس خارج آیت الله سبحانی، غیر مطبوع.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


67

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

References

 Al-Rāzī al-Najafī, Muḥammad-Taqī. 2008/1429. Hidāyat al-Mustarshidīn fī Sharḥ 
Uṣūl Ma‘ālim al-Dīn. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

al-Gharawī al-Iṣfahānī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Iṣfaḥānī). 2008/1429. 
Nihāyat al-Dirāya fī Sharḥ al-Kifāyah. 2nd. Beirut: Muʼassasat  Āl al-Bayt lī Iḥyāʼ 
al-Turāth.

al-Iīrawānī, Muḥammad Bāqir. 2008/1429. Kifāyat al-Uṣūl fī Uslūbihā al-Thānī. Najaf 
al-Ashraf: Muʾassasat Iḥyāʾ al-Turāth al-Shīʻah. 

Āl Shaykh Rāḍī, Muḥammad Ṭāhir. 2004/1425. Bidāyat al-Uṣūl. Qom: Manshūrāt Dār 
al-Hudā.

Murtaḍāʼī Warzanih, Saʻīd. 2022/1401. Barrasī wa Imkān yā Istiḥālih-yi Tirattub az 
Dīdgāh-i Shaykh Anṣārī, Ākhund Khurāsānī wa Nāʼīnī wa Taṭbīqāt Ān dar ʻIlm-i Uṣūl. 
Qom: Markaz-i Mudīrīyat-i Ḥawzah ʻIlmīyah Qom. 

al-ʻĀmilī, Bhāʻ al-Dīn Muḥammad (al-Shaykh al-Bahāʻī). 2002/1423. Zubdat al-Uṣūl 
Maʻa Ḥawāshī al-Muṣanif ʻAlayhā.. Qom: Intishārāt-i Mirṣād.

al-Wāʻiẓ al-Husaynī al-Bihsūdī, al-Sayyid Muḥammad Sarwar. 2001/1422. Miṣbāḥ al-
Uṣūl (Taqrīrāt Buḥūth al-Sayyid Abū al-Qāsim al-Mūsawī al-Khuʼī). Qom: Maktabat 
al-Dāwarī.

al-Jazāʼirī al-Murawwij, al-Sayyid Muḥammad Jaʻfar. 2006/1427. Muntahā al-Dirāya 
fī Tawḍīḥ al-Kifāya. Qom: Nashr Fiqāhat.

al-Jazāʼirī al-Murawwij, al-Sayyid Muḥammad Jaʻfar. 1994/1415. Muntahā al-Dirāya 
fī Tawḍīḥ al-Kifāya. Qom: Muʼassasat Dār al-Kitāb.

Al-Jalālī al-Māzandarānī, Sayyid Maḥmūd. 1993/1414. Al-Maḥṣūl fī ʻIlm al-Uṣūl. 
Taqrīrāt Buḥūth Jaʻfar al-Subḥānī. Qom: Muʼasassat al-Imām al-Ṣādiq.

al-Subḥānī al-Tabrīzī, Jaʻfar. 2003/1424. Irshād al-ʻUqūl ilā Mabāḥith al-Uṣūl. Qom: 
Muʼassasat  al-Imām al-Ṣādiq.

Ḥakīm, ‘Abd al-Ṣāḥib. 1994/1415. Muntaqī al-Uṣūl. Taqrīrāt Durūs Āyatullāh 
Muḥammad Rawḥānī. Qom: Manshūrāt al-Hādī.

al-Kurāsāni, Muḥammad Kāzim (al-Ākhund al-Khurāsānī). 2004/1385. Kifāyat al-
Uṣūl. Qom: Muʾassasat Āl al-Bayt li Iḥyāʾ al-Turāth.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 2008/1429. Ajwad al-Taqrīrāt (Taqrīrāt 
Baḥth al-Mīrzā al-Nāʻīnī). Qom: Muʼasissat Ṣāḥib al-Amr.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 1973/1352. Ajwad al-Taqrīrāt (Taqrīrāt 
Baḥth al-Mīrzā al-Nāʻīnī). Qom: Maṭbaʻt al-ʻIrfān.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


68

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Al-Rashtī, Ḥabībullāh ibn Muḥammad ʻAlī. n.d. Badāʼiʻ al-Afkār. Qom: Muʾassasat Āl 
al-Bayt li Iḥyāʾ al-Turāth.

Sutūdih, Ḥamīd. 2012/1391. Namūnih-hāyi az Kārburd-i Fiqhī-yi Tarattub bā Taʼkīd 
bar Ārā-yi Sayyid Muḥammad Kāḍim Yazdī. Majalih-yi Fiqh-i Ahl al-Bayt, 72, P. 212. 

Faraḥānī, ʻAbd al-Karīm. 2001/1400. Nafy-i Ḍarūrat-i Tarattub az Manẓar-i Imām 
Khumaynī. Majalih-yi Āfāq-i Fiqāhat, 2(6), 7-22.

Al-Fishārakī al-Ṭabāṭabāʼī, Sayyid Muḥammad-Qāsim. 1993/1413. Al-Rasāʼil al-
Fishārakīyah. 1st. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn. 

al-Fayyāḍ, Muḥammad Isḥāq. n.d. Muḥāḍirāt fī Uṣūl al-Fiqh (Taqrīrāt Buḥūth al-
Sayyid al-Khuʾī. Najaf: Markaz al-Abḥāth wa al-Dirāsāt al-Takhaṣuṣiyat lil Shahīd al-
Ṣadr.

Al-Fīrūz Ābādī,  Sayyid Murtaḍā. 1998/1419. ʻInāyat al-Uṣūl. Tehran: Muʼasissat Dār 
al-Kitāb. 

Qāʼimī Manish, Ṣādiq. 2023/1402. Tarattub az Dīdgāh-i Muḥaqiqq Nāʼīnī wa Āthār 
Fiqhī-yi Mutirattib bar Ān. Majallih-yi ʻIlmī Pazhūhishī-yi Fiqh wa Ijtihād, 10(20), 
67-87.

Qudsī, Aḥmad. 2007/1428. Anwār al-Uṣūl (Taqrīrāt Buḥūth Āyatullāh al-Makārim al-
Shīrāzī.  Qom: Madrasi-yi Imām ʻAli Ibn Abī Ṭālib.

Qadīrī, Muḥammad Ḥassan. 2002/1423. Al-Mabāḥith fī ʻIlm al-Uṣūl. Qom: Būstān-i 
Kitāb-i Qum (Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i Islāmī-yi Ḥawzi-yī ʿIlmīyyi-yi Qum).

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
2003/1423. Fawāʻid al-Uṣūl. Taqrīrāt Muḥammad ʻAlī Kāẓimī Khurāsānī. Qom: 
Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn. 

Kalāntarī, Abulqāsim. 2007/1428. Maṭāriḥ al-Anẓār. Qom: Majma‘ al-Fikr al-Islāmī.

Mihrkash, Iḥsān. 2017/1396. Taqrīrāt Durūs Āyatullāh Subḥānī. 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


69

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

An Analytical Study of Mīrzā Nāʼīnī’s Method in 
Validating Weak-Chain Traditions

Hamid Mohammadi 1  
1. PhD in Quran and Hadith Sciences, Faculty of Theology, Meybod University. Yazd. Iran. 
 hamid387387@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-8255-436X

Article Info ABSTRACT

Article Type:
Research Article

Article History: 

Received 02 September 
2025

Received in revised form  
20 October 2025

Accepted 22  October 
2025

Keywords:
Nāʼīnī, Compensating 
for Weak Chains, Weak 
Narrations, al-Kāfī.

The elevated status of ḥadīth in the formation of religious 
knowledge makes examining and verifying its attribution to 
the Infallibles a fundamental concern in Shīʿah jurisprudence. 
In this regard, Muḥammad-Ḥusayn Nāʼīnī, one of the prom-
inent later jurists, employed the method of wuthūq al-ṣudūrī 
(confidence in issuance) to validate narrations with weak 
chains of transmission.
Using a descriptive–analytical approach and reviewing the 
scholarly works of the late Nāʼīnī, this study seeks to clarify 
his methods for authenticating narrations with weak transmis-
sion chains.
The findings indicate that Nāʼīnī, on one hand, regarded all 
narrations in al-Kāfī as textually reliable and not requiring 
isnād verification, and on the other hand, applied the principle 
of “compensating for a weak chain through general acceptance 
and practice” to validate such narrations. Furthermore, he drew 
upon several corroborative indicators, including leniency in the 
argumentation of sunan (recommended practices), attention to 
the implicit endorsements of earlier scholars, and acceptance 
of reports transmitted by disputed narrators such as Jābir ibn 
Yazīd al-Juʿfī and Ismāʿīl ibn Abī Ziyād al-Sukūnī, 

Cite this article: Mohammadi. H(2025). “An Analytical Study of Mīrzā Nāʼīnī’s Meth-
od in Validating Weak-Chain Traditions”. Journal of Islamic Law and 
Jurisprudence; 40(3); 69-92. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72669.3039

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-8255-436X

mailto:hamid387387@gmail.com
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72669.3039


70

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

to strengthen and confirm the validity of the reports’ content .These approaches reflect 
Nāʼīnī’s systematic methodology in harmonizing ḥadīth sources with jurisprudential and 
practical realities, thereby contributing to the development and deepening of Shīʿah legal 
discourse.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


71

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

مقالۀ پژوهشی

تصحیح روایت ضعیف السند توسط محقق نائینی؟ره؟1
   1. حمید محمدی

1. پژوهشگر مؤسسه آموزش عالی ائمه اطهار ؟عهم؟ دانش آموخته دکتری رشته علوم قرآن و حدیث، دانشکده الهیات، 
دانشگاه میبد، میبد، ایران. 

 hamid387387@gmail.com  :رایانامهhttps://orcid.org/0000-0002-8255-436X

تاریخ دریافت: 1404/06/11
تاریخ بازنگری: 1404/07/28
تاریخ پذیرش: 1404/07/30

چکیده
جایگاه والای حدیث در شــکل گیری معارف دینی، ضرورت بررســی و تأیید انتساب آن 
به معصومان؟عهم؟ را به عنوان مســئله ای بنیادین در فقه شــیعه مطرح می سازد. در این میان، 
محمدحســین نائینی، از فقهای برجســتۀ متأخر، با بهره گیری از روش »وثوق صدوری«، 
به تصحیح روایات ضعیف الســند پرداخته اســت. این پژوهش با روش توصیفی - تحلیلی 
و با بررســی آثار علمی مرحــوم نائینی، به تبیین شــیوه های او در تصحیح روایات ضعیف 
می پردازد. یافته ها نشــان می دهد که نائینی با پذیــرش تمامی روایات الکافی به عنوان متنی 
معتبر و بی نیاز از بررســی ســندی، از یک ســو و با به کارگیری قاعدۀ »انجبار ضعف سند 
به واسطۀ عمل مشهور« از سوی دیگر، به تأیید روایات ضعیف دست می زند. افزون بر این، 
وی از قرائنی همچون تسامح در ادلۀ سنن، توجه به روایات مضمر بزرگان و پذیرش روایات 

1 . محمدی، حمید)1404(. » تصحیح روایت ضعیف السند توسط محقق نائینی؟ره؟«. جستارهای فقهی و اصولی. 
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72669.3039 11: 40 )3(. صص: 92-69. 

 © 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-8255-436X

mailto:hamid387387@gmail.com
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72669.3039


72

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

راویان مورد اختلاف مانند جابر بن یزید جعفی و اسماعیل بن ابی زیاد سکونی برای تقویت 
و تأیید محتوای روایی بهره می گیرد. این رویکردها نشان دهندۀ نظام مندی فکری نائینی در 
تطبیق منابع روایی با واقعیت های فقهی و عملی است؛ امری که به توسعه و تعمیق مباحث 

فقهی شیعه انجامیده است.
کلیدواژه ها: نائینی، انجبار ضعف روایت، روایت ضعیف، الکافی.

مقدمه
در فقه شــیعه، حدیث به عنوان یکی از منابع اصلی شــکل گیری معارف دینی، 
از جایگاه والایی برخوردار اســت. با این حال، اعتبارسنجی روایات، به ویژه روایات 
ضعیف السند، همواره از چالش های بنیادین در حوزۀ حدیث پژوهی به شمار می آید. 
در این زمینه، پرسشــی اساسی مطرح می شــود: آیا می توان با اتکا به قرائن بیرونی و 
شــواهد غیر سندی، به تأیید و پذیرش روایات ضعیف پرداخت؟ این مسئله زمینه ساز 
شکل گیری دو رویکرد اصلی در میان فقیهان شده است: »وثوق مُُخبری« و »وثوق 
صدوری«. در رویکرد نخست که از زمان علامه حلی )۷۲۶ق( رواج یافت، صحت 
سند و وثاقت راویان معیار اصلی حجیت حدیث به شمار می رود و هرگونه ضعف در 
سند، مانعی برای پذیرش روایت تلقی می شود. این روش هرچند از دقت علمی بالایی 
برخوردار است؛ اما با این نقد مواجه است که ممکن است روایات ارزشمند و دارای 

محتوای فقهی غنی، صرفاًً به دلیل ضعف سند، از دایرۀ استناد خارج شوند.
در مقابــل، رویکرد »وثوق صدوری« بر این باور اســت کــه صدور حدیث از 
معصوم؟ع؟ را می توان با تکیه بر شواهد و قرائنی فراتر از سند تأیید کرد. این دیدگاه 
که ریشه در روش محدثان و فقیهان قدیم دارد، درصدد گسترش دایرۀ روایات معتبر 
اســت؛ با این حال، با چالش هایی در زمینۀ روشــمندی و ضابطه مندی بهره گیری از 
قرائن مواجه اســت. در این میان، آیت الله محمدحسین نائینی )۱۳۱۵( با تکیه بر این 
رویکرد، نظامی منســجم و عقلانی برای تصحیح و اعتباربخشی به روایات ضعیف 

ارائه کرده است.
ازایــن رو، تحلیل جامع و روش شــناختی نظام فکری نائینــی در آثارش همچنان 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


73

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

مغفول مانده است. این پژوهش با رویکرد توصیفی- تحلیلی، به بررسی شیوۀ نائینی 
در تصحیح روایات ضعیف می پردازد. هدف از این مطالعه، نه تنها شناسایی معیارهای 
تصحیح روایت در نگرش نائینی، بلکه تبیین و نهادینه ســازی یک نظام تفکر روایی 
- فقهی منســجم اســت؛ نظامی که در آن، ســند تنها معیار اعتبار حدیث نیســت، 
بلکه مجموعه ای از شــواهد عملی، محتوایی و تاریخــی نیز در تعیین اعتبار روایات 
نقش آفرین  هســتند. این تحلیل، ضمن تبیین جایگاه نائینی در تاریخ فقه شــیعه، به 
تعمیق درک از روش های اعتبارســنجی روایــات و تبیین نقش قرائن در فقه روایی - 

استدلالی یاری می رساند.

پیشینۀ پژوهش
پژوهش حاضر که به موضوع »تصحیح روایت ضعیف السند توسط محقق نائینی« 
می پردازد، از پیشینۀ مستقلی برخوردار نیست و بر اساس بررسی های انجام شده، این 
موضوع برای نخســتین بار در قالب پژوهشی علمی مورد مطالعه قرار می گیرد. البته، 
در این زمینه آثار محدودی سامان یافته اند؛ اما هیچ یک به طور مستقیم به بررسی این 

موضوع و تبیین مبانی و روش نائینی در تصحیح روایات ضعیف نپرداخته اند.
کتاب »حدیث ضعیف« تألیف امین حسین پوری توسط نشر دارالحدیث منتشر 
شده است، به بررسی شیوۀ ارزیابی احادیث ضعیف از منظر علمای شیعه می پردازد. 
نویســنده، همان گونه که در مقدمۀ کتاب تصریح می کنــد با رویکردی تاریخی - 
تحلیلی، روش قدمای شیعه را در ارزیابی احادیث ضعیف بررسی کرده است؛ اما به 

دیدگاه علمای متأخر شیعه و نیز علمای اهل سنت توجهی نشان نداده است.
کتاب »منهاج الفقهاء فی علم الرجال و دورها فی الفقه« نوشــتۀ محمدحســن 
ربانی نیز به تبیین مبانی »وثوق صدوری« و »وثوق سندی« نزد فقها می پردازد؛ با این 
حال، تمامی ابعاد وثوق صدوری در این اثر مورد واکاوی قرار نگرفته و برخی مباحث 
تنها به صورت گذرا مطرح شده اند. افزون بر این، نویسنده به دیدگاه های اهل سنت 

در این زمینه نپرداخته است.
کتاب »انجبار ضعف ســند به وسیلۀ عمل مشــهور و انکسار قوت سند به وسیلۀ 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


74

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

اعراض مشــهور« تألیف منوچهر آقایی که در ســال ۱۳۹۴ به چاپ رســیده است، 
همان گونه که از عنوان آن برمی آید، صرفاًً به یکی از موارد انجبار ضعف سند، یعنی 
انجبار به واسطۀ عمل مشهور، پرداخته و از بررسی سایر قرائن مؤثر در جبران ضعف 

سند غفلت کرده است.
مقالۀ »قاعدۀ انجبار ضعف سند با عمل مشهور« نوشتۀ محمد زروندی رحمانی 
در مجلۀ جســتارهای فقهی و اصولی منتشر شده است. همچنین، مقاله ای با عنوان 
»انجبار ضعف سند و گونه های آن از منظر شیخ انصاری« به قلم محمدمهدی باقری 
و محسن دیمه کارگر در فصلنامۀ علمی - پژوهشی تحقیقات علوم قرآن و حدیث به 

چاپ رسیده است.
مقالۀ دیگر با عنوان »وثوق صدوری و وثوق سندی و دیدگاه ها« نوشتۀ محمدحسن 

بیرجندی در نشریۀ فقه منتشر شده است.
با وجود ارزش علمی این مقالات، هیچ یک به طور مستقیم به بررسی نظام فکری 

و روش شناسی محقق نائینی در تصحیح روایات ضعیف نپرداخته اند.
با توجه به آنچه بیان شد، روشن می شود که محور و اهداف این مقاله با دیگر آثار 
موجود تفاوت اساسی دارد؛ ازاین رو، پژوهش حاضر از نوآوری و ابتکار در موضوع 

و رویکرد برخوردار است.

1. تصحیح روایات کافی
کتــاب »الکافی« مجموعه ای از روایات در زمینۀ اصول و فروع دین اســت که 
توســط محمد بن یعقوب بن اسحاق کلینی ‌)۳۲۸ق(، از برجسته ترین عالمان شیعه، 
گردآوری شــده است. این اثر گران سنگ مشتمل بر سی و  چهار کتاب و سیصد و 
بیســت و  شش باب اســت و در مجموع  ۱۵٬۱۸۱روایت از میراث گران بهای سخنان 
پیامبر اکرم؟ص؟ و اهل بیت؟عهم؟ را در خود جای داده اســت )آقابزرگ تهرانی، ۱۴۰۳ق، 

.)۲۴۵/۱۷
با این حــال، در خصوص میزان صحت و اعتبار تمام روایات این مجموعه، میان 

صاحب نظران دو دیدگاه اصلی وجود دارد.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


75

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

برخی از دانشمندان و فقها بر این باورند که تمام اسناد کتاب کافی صحیح السند 
هســتند و نیازی به بررسی ســندی جداگانه وجود ندارد. آیت الله بروجردی معتقد 
اســت که ذکر اسناد کافی صرفاًً از باب تیمن و تبرک است و بررسی سند ضرورت 
ندارد )ســبحانی تبریزی، ۱۳۶۹، ۳۸۵(. همچنین، علامه مجلســی در مقدمۀ مراة العقول 
می نویسد که روایات کافی معتبر و قابل عمل هستند و دلیل آن را وجود این احادیث 
در اصــول معتبــر می داند. وی می افزاید که مراجعه به اســناد کافی زمانی ضرورت 
می یابد که بین اخبار تعارض وجود داشــته باشد و اینکه تمام روایات کافی معتبرند، 

منافاتی با این ندارد که برخی از آن ها قوی تر باشند )مجلسی، ۱۴۰۴ق، ۲۱/۱(.
بیشتر فقیهان معتقدند روايات کافی بايد از نظر سند بررسى گردد و به اصطلاح 
»سندشناسى« شود. اگر چه كتاب کافی جايگاه فوق العاده اى دارد و دربارۀ آن گفته 
شده است: »انّّه لم يعمل مثله« يا »لم يصنّّف مثله«  )ربانی، ۱۳۹۴، 38(. آیت الله خویی 
که طرفدار این نظریه است، پنج اشکال مهم بیان می کند در این باره اینکه تمام اسناد 

کافی صحیح السند باشد:
1- مؤلف کافی دوازده روایت از غیر معصوم نقل کرده است و این با درخواست 
سائل که از کلینی خواسته بود اثری تألیف کند که تنها مشتمل بر آثار صحیح باشد، 

منافات دارد )خویی، ۱۴۱۳ق، ۸۳/۱(.
2- خود کلینی نیز اعتقاد نداشــت که تمام احادیث کافی صحیح اســت؛ زیرا 
اگــر چنین بود، در هنگام تعارض روایات، اخذ به شــهرت روایی را به عنوان مرجح 
نمی دانست؛ چراکه اخذ روایت مشهور برای تمییز بین روایات صادره از معصوم؟ع؟ 

و غیر معصوم کاربرد دارد )خویی، ۱۴۱۳ق، ۲۵/۱(.
3- شیخ صدوق چنین اعتقادی نداشت؛ هنگامی که از وی خواسته شد کتابی 
ماننــد »من لایحضــره الطبیب« تألیف کنــد، امتناع نکرد و اگــر در نظر او تمام 
احادیــث کافی صحیح بود، باید به آن ارجاع مــی داد. علاوه بر این، در باب »أن 
الوصــی يمنع الوارث« دربارۀ روایتی می نویســد: »این روایــت را فقط در کتاب 
کلینی یافتم و طریقی جز آن ندارد«. این بیان نشان می دهد که این روایت در نظر 
وی ضعیف است و اگر تمامی احادیث کافی در نظر او صحیح محسوب می شد، 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


76

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

هرگز چنین سخنی نمی گفت )خویی، ۱۴۱۳ق، ۲۶/۱(.
4- شــیخ طوسی نیز بر این باور نبود که تمام روایات کافی از معصوم؟ع؟ صادر 
شــده است؛ شــاهد این مدعا آن اســت که وی در دو کتاب خود، یعنی تهذیب و 
استبصار، در اسناد کافی به مناقشه پرداخته و برخی از آن ها را ضعیف دانسته است. 
اگر روایات کافی در نظر او مقطوع الصدور بودند، هرگز در اسناد آن ها خدشه وارد 

نمی کرد )خویی، ۱۴۱۳ق، ۲۸/۱(.
5- برخی از اســناد کافی نیز با مشکلات ارسال همراه  هستند و افرادی مجهول 
الهویه در این کتاب ذکر شده اند. علاوه بر این، کسانی مانند ابوالبختری که مشهور به 
جعل و دروغ گویی هستند، در سلسله اسناد کافی حضور دارند )خویی، ۱۴۱۳ق، ۸۵/۱(.

آیت الله داوری در کتاب رجال خود به این اشــکالات پاسخ داده و معتقد است 
که تمام اســناد کافی صحیح  هستند و هیچ اشکالی بر آن ها وارد نیست. پاسخ ها به 

ترتیب به شرح زیر است:
1- در پاســخ به اشکال اول، ایشان با بررســی های خود نشان می دهد که دوازده 
روایتی که آیت الله خویی ادعا می کند که از غیر معصوم نقل شده است، در واقع از 
معصومین صادر شده و مرحوم کلینی آن ها را از شاگردان آنان نقل کرده است. تنها 

دو یا سه روایت از غیر معصوم نقل شده است.
2- آیت الله داوری در پاسخ به اشکال دوم توضیح می دهد که مرحوم کلینی سه 
مرجح را مطرح کرده اســت: موافقت با قرآن، مخالفت با عامه و شهرت روایی. این 
مرجحات برای پاسخ به درخواســت کننده کتاب ذکر شده بود که دربارۀ اختلاف 
روایات سؤال کرده بود؛ بنابراین شامل کل کتاب نمی شود، بلکه تنها در باب تعارض 

روایات جاری است.
3- کسی که از مرحوم صدوق درخواست کتاب فقهی کرده بود، انتظار داشت 
اثری ارائه شــود که خالی از روایات متعارض باشــد، حال آنکه کتاب کافی چنین 
ویژگی ای ندارد. علاوه بر این، کتاب کلینی شامل روایات اصول و فروع دین است، 
بــرخلاف من لایحضره الفقیه. دربارۀ روایتی که شــیخ صــدوق فرموده بود: »این 
روایت را فقط در کتاب کلینی یافتم و طریقی جز آن ندارم«، آیت الله داوری توضیح 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


77

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

می دهد که این سخن نشانگر ضعف روایت نیست؛ بلکه شیخ صدوق برای رعایت 
امانت در نقل، چنین بیان کرده است؛ زیرا در ابتدای کتاب خود تصریح می کند که 

طریق وی برای روایات متعدد است و این روایت تنها یک طریق دارد.
4- مناقشــۀ شیخ طوسی تنها در روایات متعارض مطرح شده است و نه در سایر 
روایات. علاوه بر این، مناقشــۀ وی مبنایی اســت؛ به این معنا که مرحوم کلینی در 
موارد تعارض، قائل به تخییر است، در حالی که شیخ طوسی در باب تعارض به سوی 
ترجیح تمایل دارد. در مجموع، شیخ طوسی در کتاب های کافی تنها بر چهار مورد 

از روایات مناقشه کرده است.
5- روایات موجود در کافی، هرچند ممکن اســت دارای مشــکلات ارســال یا 
ضعف راوی باشند؛ اما مصنف کافی آن ها را از اصول مشهوره و معتبر انتخاب کرده 
اســت؛ بنابراین نیاز به بررسی ســندی جداگانه ندارند. برخی از این روایات حتی بر 
امام؟ع؟ عرضه شــده و حضرت آن ها را صحیح دانسته اند، مانند روایات موجود در 
کتاب های یونس و حلبی. همچنین، برای برخی روایات طرق متعدد موجود است و 
ذکر یک طریق تنها از باب تیمن و تبرک و نیز خارج کردن حدیث از مشکل ارسال 

بوده است )داوری، ۱۴۱۶ق، ۴۰(.
از ایــن رو، می توان دریافت که چرا محقق نائینــی معتقد بود تمام روایات کافی 
صحیح هستند و نیازی به بررسی ســندی ندارند. شاگرد وی، آیت الله خویی، نقل 
می کند که استادشان در جلسۀ درس دربارۀ اعتبار اسناد کافی فرمود: »إن المناقشة 
في أسناد روايات الكافي حرفة العاجز؛ اشکال سندی کردن به روایات کافی، کاری 

است که از فهم و درایت احادیث عاجز است« )خویی، ۱۴۱۳ق، ۸۱/۱(.
آیت الله خویی می افزاید که بسیاری از علما برای اثبات این نظریه به مقدمۀ کتاب 
کافی اســتدلال می کنند و احتمالًاً این همان دلیل دیگری است که مرحوم نائینی بر 

کید داشت. در مقدمۀ کتاب، کلینی می نویسد: آن تأ
»و قلت: إنك تحب أن كيون عندك كتاب كاف يجمع )فيه( من جميع فنون علم 
الدين، ما كيتفي به المتعلم و يرجع إليه المسترشــد و يأخذ منه من يريد علم الدين و 
العمل بالآثار الصحيحة عن الصادقين؟عهما؟ و الســنن القائمة التي عليها العمل و بها 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


78

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

يؤدى فرض الله عز و جل و سنة نبيه؟ص؟« )کلینی، ۱۴۰۷ق، ۲۴/۱(.
طبق این عبارت، یک برادر دینی از کلینی درخواست کرده بود آثار صحیح اهل 
بیت؟عهم؟ را جمع آوری کند و کلینی در پاسخ، کتاب کافی را تألیف نمود تا شامل 

تمامی فنون علم دین باشد و به نیازهای علمی و عملی پژوهندگان پاسخ دهد.

2. جبران ضعف روایت
ضعف سند حدیث با جعلی یا موضوع بودن آن کاملًاً متفاوت است. ازاین رو، در 
برخی احادیث نسبت به طرح و انکار روایات منسوب به ائمه؟عهم؟ تحذیر شده است.

ابوبصیر از امام؟ع؟ نقل می کند که ایشــان اجــازه نداده اند روایتی که از ناحیۀ 
مرجئه، قدیریه یا خوارج به آنان نســبت داده می شــود، مورد انــکار قرار گیرد؛ زیرا 
ممکن است در آن خبر حقیقتی نهفته باشد که با دروغ دانستن آن، خداوند در عرش 

تکذیب شود )ابن‌بابویه، ۱۳۸۵، ۳۹۵/۲(.
همچنین، در حدیثی دیگر با ســند مستحکم از امام باقر؟ع؟ نقل شده است که 
انکار حدیثی که احتمال دارد از ناحیۀ اهل بیت؟عهم؟ صادر شده باشد، سبب خروج 

از ولایت آنان می شود )کلینی، ۱۴۰۷ق، ۲۲۳/۲(.
ازاین رو، مقولۀ ضعف ســند در میراث روایی شیعه ازجمله موضوعاتی است که 
از دیرباز تاکنون ذهن فقیهان و حدیث پژوهان فریقین را، به ویژه در حوزۀ اســتنباط و 
فقه اســتدلالی، به خود مشغول کرده است. تلاش های مستمر در این زمینه موجب 
شــده است تا ملاک های متعددی برای تصحیح سند روایات ضعیف تدوین گردد. 
یکی از این فقها، محقق نائینی اســت که در ادامه به دیدگاه های ایشــان در این راستا 

پرداخته شده است.

2/1. اعتماد به شهرت روایت
یکی از قواعد پرکاربرد در فقه، قاعدۀ »انجبار ضعف سند روایت ضعیف با عمل 
مشهور« است. بر اساس این قاعده، کسانی که آن را پذیرفته اند، نوعی توثیق عملی 
برای راویان ضعیف قائل شده اند؛ به این معنا که صدها حدیث ضعیف از این طریق 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


79

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

تصحیح شده و در زمرۀ احادیث معتبر قرار گرفته اند.
در این زمینه، صاحب نظران سه مصداق برای شهرت بیان کرده اند. پرسش اصلی 
آن است که آیا انجبار ضعف سند با عمل مشهور، شامل تمام اقسام شهرت است یا 
تنها برخی از آن ها را دربر دارد؟ و در صورت دوم، کدام یک از این مصادیق به عنوان 

مصداق تصحیح سند روایت شناخته می شود؟
2/1/1. قسم اول: شهرت فتوایی

مقصود از این نوع شهرت آن است که فتوایی نزد فقها شهرت دارد؛ اما مستند آن 
معلوم نیست. در این حالت ممکن است روایتی مطابق آن فتوای مشهور وجود داشته 
باشــد؛ اما مستند آن مشخص نشده باشد یا اساساًً خبری مطابق فتوای مشهور وجود 

نداشته باشد )مظفر، ۱۴۳۰ق، ۱۶۸/۳(.
این نوع شهرت مرتبط با محل بحث انجبار ضعف سند با عمل مشهور نیست و 

از دایرۀ بررسی خارج است.
2/1/2. قسم دوم: شهرت روایی

این نوع شــهرت مربوط به روایتی است که نقل آن به حد تواتر نمی رسد. در این 
حالت، شــرط نیســت که عمل طبق خبر نزد فقها نیز مشــهور باشد و ممکن است 
مشهور باشد یا نباشد. کاربرد شهرت روایی عمدتاًً در باب تعارض اخبار است؛ زیرا 
شــهرت روایی یکی از مرجحات محسوب می شود و موجب ترجیح یک روایت بر 

دیگری در موارد تعارض می گردد )مظفر، ۱۴۳۰ق، ۱۶۸/۳(.
این نوع شهرت نیز از قلمرو موضوع این مقاله خارج است و صرف شهرت روایت 

انجبار سند را به دنبال ندارد.
2/1/3. قسم سوم: شهرت عملی

مقصود از این نوع شــهرت، فتوای مشهور فقها طبق روایت ضعیف السند است؛ 
به عبارت دیگر، شــهرت فتوایی که مســتند آن روایت مشخص و معلوم باشد )مظفر، 

۱۴۳۰ق، ۱۶۸/۳(.
این نوع شــهرت محل بحث اصلی است؛ زیرا پرســش این است که آیا شهرت 
عملی می تواند موجب انجبار ســند روایت ضعیف شود یا خیر. در این زمینه، چهار 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


80

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دیدگاه مطرح شده است:
تصحیح ســند ضعیف به طور مطلق: این دیدگاه معتقد اســت که هر نوع شهرت 

عملی می تواند موجب تصحیح سند شود، بدون توجه به کیفیت روایت.
عدم تصحیح ضعف سند به طور مطلق: برخی از بزرگان معاصر، ازجمله آیت الله 
خوئی، معتقدند که ضعف سند با شهرت عملی قابل جبران نیست )خوئی، بی تا، ۶/۱(.

قول به تفصیل: در این دیدگاه، اگر عمل مشهور موجب حصول اطمینان به صدور 
روایت شــود، آن را تأیید کرده و ســند آن را تقویت می کنــد؛ در غیر این صورت، 

ضعف سند جبران نخواهد شد )حسینی شاهرودی، ۱۳۸۵، ۲۱۱/۳(.
تفصیل میان عمل مشــهور فقهــای متقدم و فقهای متأخــر: در این دیدگاه گفته 
می شــود که عمل مشــهور فقهای متقدم می تواند به تصحیح و جبران ضعف ســند 
کمک کند، در حالی که عمل فقهای متأخر چنین تأثیری ندارد )سبزواری، بی تا، ۴/۱(.
مشهور فقها قائل هســتند که شهرت فتوایی می تواند ضعف سند را جبران کند. 
یکی از این صاحب نظران، آیت الله نائینی اســت که در مباحث مختلف فقهی برای 
انجبار اسناد احادیث به این قاعده تمسک می کند )نائینی، ۱۴۱۱ق، ۳۸۲/۱(. برای روشن 

شدن مطلب، در ادامه به دو نمونه از استفادۀ ایشان از قاعده اشاره خواهد شد.

مثال اول: ستر در نماز
در مســئلۀ نمازگزاری بدون ســاتر، اگر شخص بتواند وارد گودالی شود و در آن 
نماز بخواند، پرســش این است که آیا اســتفاده از گودال به عنوان ساتر بر او واجب 
است یا خیر؟ محقق نائینی در این باره بیان می کند که روایت ایوب بن نوح بر وجوب 
بِِي  عََبْْدِِ 

َ
صْْحََابِِهِِ عََنْْ أَ

َ
يُُّوبََ بْْنِِ نُُوحٍٍ عََنْْ بََعْْضِِ أَ

َ
ورود به حفره برای نماز دلالت دارد: »عََنْْ أَ

الََّلهِِ؟ع؟ قََالََ: الْْعََارِِي  الََّذِِي  لََيْْسََ  لََهُُ  ثََوْْبٌٌ  إِِذََا وََجََدََ حُُفْْرََةًً دََخََلََهََا وََ يََسْْجُُدُُ فِِيهََا وََ يََرْْكََعُُ« )طوسی، 
۱۴۰۷ق، ۳۶۵/۲(.

با اینکه مرســله بودن روایت موجب برخی مشــکلات ســندی می شود، نائینی 
می فرماید: »أنّّ  عمل الأصحاب بها كيون جابرا لها، فمن هذه الجهة لا إشكال؛ عمل 
کردن اصحاب جبران ضعف روایت اســت و از این جهت اشــکالی وجود ندارد« 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


81

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

)نائینی، ۱۴۱۱ق، ۳۹۴/۱(.
به عبارت دیگــر، عمل اصحاب در انجام چنین عملی، ضعف ســند روایت را 

جبران می کند و از این منظر، مشکلی در اعتبار روایت وجود ندارد.

مثال دوم: نماز با وبر خرگوش
پرسش این است که آیا نماز با لباسی تهیه شده از پوست خرگوش )وبر( صحیح 

است یا خیر؟ دو روایت بر حرمت نماز در چنین لباسی دلالت دارند:
بْْهََرِِيِِّ قََالََ: كََتََبْْتُُ إِِلََيْْهِِ… فََهََلْْ 

َ حْْمََدََ بْْنِِ إِِسْْحََاقََ الْأَ�
َ
1. مکاتبۀ احمد بن اسحاق: »عََنْْ أَ

ةُُا فِِيهََا« )طوسی، ۱۴۰۷ق، ۲۰۶/۲(. رََانِِبِِ… فََكََتََبََ؟ع؟ لَاا تََجُُوزُُ الصََّلَا
َ ةُُا فِِي وََبََرِِ الْأَ� تََجُُوزُُ الصََّلَا

2. مکاتبۀ علی بن مهزیار از ابراهیم بن عقبه: »عِِنْْدََنََا جََوََارِِبُُ وََ تِِكََكٌٌ تُُعْْمََلُُ مِِنْْ  وََبََرِِ 
ةُُا فِِيهََا« )کلینی،  رََانِِبِِ… فََكََتََبََ؟ع؟ لَاا تََجُُوزُُ الصََّلَا

َ ةُُا فِِي وََبََرِِ الْأَ� ـن�ِبِِ… فََهََلْْ تََجُُوزُُ الصََّلَا رََا
َ الْأَ�

۱۴۰۷ق، ۳۹۹/۳(.
با این حال، محقق نائینی معتقد اســت که هر دو روایت ضعف ســند دارند؛ اما 
عمل مشــهور فقها می تواند ضعف سند را جبران کند و اعتبار آن ها را تضمین نماید 

)نائینی، ۱۴۱۸ق، ۱۰۱(.

مثال سوم: نماز غفیله
برخی از فقها نماز غفیله را مشروع نمی دانند؛ اما محقق نائینی معتقد است از آنجا 
که علما بر اســاس روایت نماز غفیله عمل کرده انــد، این نماز اعتبار و قوت بالایی 
دارد؛ بنابراین مناقشــه دربارۀ مشــروعیت آن مورد توجه قرار نمی گیرد )نائینی، ۱۴۱۱ق، 

.)۱۶/۱

مثال چهارم: نماز قبل از وقت
دَََـم� بْْنِِ مُُحََمََّدٍٍ عََنِِ  حْْ

َ
بر اســاس روایتی از امام صــادق؟ع؟: »مُُحََمََّدُُ بْْنُُ يََحْْيََى عََنْْ أَ

بِِي عََبْْدِِ الََّلهِِ؟ع؟ قََالََ: إِِذََا 
َ
بِِي عُُمََيْْرٍٍ عََنِِ إِِسْْمََاعِِيلََ بْْنِِ رََبََاحٍٍ عََنْْ أَ

َ
الْْحُُسََيْْــنِِ بْْنِِ سََعِِيدٍٍ عََنِِ ابْْنِِ أَ

تْْ  
َ
جْْزََأَ

َ
ةِِا فََقََدْْ أَ نْْتََ  فِِي  الصََّلَا

َ
نََّكََ فِِي وََقْْتٍٍ وََ لََمْْ يََدْْخُُلِِ الْْوََقْْتُُ فََدََخََلََ الْْوََقْْتُُ وََ أَ

َ
نْْتََ تََرََى أَ

َ
صََلََّيْْتََ وََ أَ

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


82

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

عََنْْكََ« )کلینی، ۱۴۰۷ق، ۲۸۶/۳(.
بنابرایــن، اگر مکلف پیش از آغاز وقت نماز، نماز خود را شــروع کند و تصور 
داشــته باشد که وقت آغاز شده و سپس در حین نماز وقت واقعی داخل شود، نماز 

او صحیح خواهد بود.
محقق نائینی در توضیح این روایت می فرماید که از آنجا که مشهور فقها بر اساس 
این روایت عمل کرده اند، بحثی در مورد ضعف ســند آن وجود ندارد )نائینی، ۱۴۱۱ق، 

.)۱۳۷/۱
تا اینجا روشــن شــد که در نظر محقق نائینی، عمل مشهور طبق روایت ضعیف 
می توانــد ضعف حدیــث را جبران کند. بالعکس، اگر مشــهور اصحاب از روایت 

صحیح اعراض کنند، این موجب طرد آن روایت خواهد شد.
بــه عنوان مثال، در مورد رکعات نافله های پنج گانه، احادیث مختلفی وارد شــده 
اســت. برخی احادیث تعداد رکعات نافله های یومیه را ســی و سه رکعت می دانند و 

نافلۀ عشا را ذکر نکرده اند )کلینی، ۱۴۰۷ق، ۷۹/۸(.
در روایتی دیگر، تعداد رکعات نافله بیست و نه رکعت ذکر شده است که علاوه 
بر حذف نافلۀ عشا، چهار رکعت از نوافل عصر نیز کم شده است )حر عاملی، ۱۴۰۹ق، 

.)۵۹/۴
در روایتی دیگر، تعداد رکعات بیســت و هفت رکعت آمده اســت که علاوه بر 
موارد حذف شــده، دو رکعت از نافلۀ مغرب نیز ذکر نشــده است )حر عاملی، ۱۴۰۹ق، 

.)۵۹/۴
محقق نائینی در این باره می فرماید: »هذا و لكن حيث كانت هذه الطوائف ممّّا 
أعــرض عنها الأصحاب و إن كان يوجد بينها مــن الصحاح فلا بدّّ إمّّا من طرحها أو 
تأويلها بما لا ينافي ما عليه المشــهور؛ اصحاب از این احادیث روی‌گردان شده اند، 
هرچنــد در بین آن هــا روایات صحیح وجود دارد. درنتیجــه، این احادیث باید کنار 
گذاشته شوند یا به معنایی تأویل شوند که با نظر مشهور منافاتی نداشته باشند« )نائینی، 

۱۴۱۱ق، ۱۵/۱(.
از امام زمان؟ع؟ نقل شــده است که آخرین وقت نماز عشا نزدیک از بین رفتن 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


83

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

نْْ تََشْْتََبِِكََ انُُّلجُُومُُ؛ ملعون است ملعون 
َ
خََّرََ الْْعِِشََاءََ إِِلََى أَ

َ
شفق است: »مََلْْعُُونٌٌ مََلْْعُُونٌٌ مََنْْ أَ

هر کس نماز عشــا را تأخیر بیندازد تا زمانی که ســتارگان آسمان مانند شبکه به هم 
بگذرند« )طوسی، ۱۴۱۱، ۲۷۱(.

با این حال، اعراض مشــهور باعث ضعف روایت شــده است و محقق نائینی به 
این نکته تصریح می کند: »و هذه الرواية بظاهرها تدلّّ  على أنّّ  آخر وقت العشاء هو 
اشتباك النجوم الذي هو قريب من سقوط الشفق، و لنّّك  الظاهر أنّّه لم يعمل بها أحد« 

)نائینی، ۱۴۱۱ق، ۷۶/۱(.
در نظر محقق نائینی، آنچه باعث جبران ضعف روایت می شود، عمل پیشینیان از 

علما است و ایشان بارها به این موضوع اشاره کرده اند )نائینی، ۱۴۱۱ق، ۳۸۲/۱(.

2/2. تسامح در ادلۀ سنن
احادیث به دو دستۀ اصلی تقسیم می شوند: الزامیات و غیر الزامیات.

در بخش الزامیات، احادیثی مورد نظر هســتند که به واجبات و محرمات مربوط 
می شــوند. این دســته از احادیث مســتقیماًً با اعمال و رفتارهای فــردی و اجتماعی 
مســلمانان در ارتباط اســت و نقش مهمی در تعیین چارچوب های اخلاقی و دینی 

زندگی مسلمانان دارد.
ازاین رو، علما و متخصصین علوم حدیث با دقت و حساسیت بیشتری به صحت 

و سندیت این احادیث می پردازند.
از سوی دیگر، احادیث در دستۀ غیر الزامیات شامل مستحبات، مکروهات و بیان 
فضائل قرار می گیرند. این احادیث عمدتاًً به تقویت اخلاق، افزایش معرفت دینی و 

ارتقای معنویت فردی و جمعی می پردازند.
بــه دلیل ورود روایات من بلغ در ارزیابی صحت و دقت این دســته از احادیث، 

نوعی تساهل و تسامح توسط علما و محدثین اعمال می شود )کلینی، ۱۴۰۷ق، ۸۷/۲(.
محقق نائینی یکی از اندیشــمندانی اســت که از این قاعده بهره برده است. در 
دیدگاه ایشان، این قاعده تنها در مواردی کاربرد دارد که شک در مشروعیت عبادت 
وجود داشــته باشد، یعنی احتمال داده شود که شــارع آن را طلب نکرده است. در 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


84

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

چنین مواردی، به برکت قاعده، مطلوبیت و احراز عبادت ثابت می شود؛ اما در جایی 
که مبغوضیت فعل و احراز ذات آن ثابت باشد، این قاعده اثرگذار نیست؛ زیرا حکم 
اولــی ثابت برای ذات فعل را رفع نمی کند و برای تعییــن حکم ثانوی، نیاز به دلیل 
خاصی است که متکفل آن شود، همان طور که در مورد برخی نوافل مشاهده می شود 

)نائینی، ۱۴۲۱ق، ۱۳۰(.
در ادامه، به دو مورد از استفاده محقق نائینی از این قاعده اشاره خواهد شد.

2/2/1. نافلۀ عشا در سفر
در مورد ساقط شدن نافلۀ عشا در سفر، مشهور بین فقها بر ساقط شدن آن است 
و حتی ادعای اجماع بر این مســئله شده است )نائینی، ۱۴۱۱ق، ۱۷/۱(. دلیل این حکم، 
اخبار مســتفیض است که نشــان می دهد هر نمازی که در ســفر شکسته می شود، 
نافله اش نیز ساقط می گردد. در برخی از این روایات آمده است که نماز در سفر دو 

رکعت و قبل و بعد از آن چیزی نیست، مگر نماز مغرب )حر عاملی، ۱۴۰۹ق، ۸۲/۴(.
با این حال، برخی از علما نقل کرده اند که نافلۀ عشا در سفر ساقط نمی شود، به 

دلیل روایت فضل بن شاذان از امام رضا؟ع؟ که فرمودند:
»نماز عشا شکسته شد و دو رکعت آن ترک نمی شود؛ زیرا آن دو رکعت، افزایشی 
در پنجاه رکعت )نمازهای واجب و مستحب( به عنوان تطوع است تا به وسیلۀ آن، به 

جای هر رکعت از فریضه، دو رکعت از نافله تمام شود«.
همچنین در خبر ابن ضحاک آمده اســت که امام رضا؟ع؟ در ســفر نماز وُُتََیره 

)نافلۀ عشا نشسته( می خواندند )حر عاملی، ۱۴۰۹ق، ۸۳/۴(.
محقق نائینی بر اســاس این دو روایت، نماز نافلۀ عشــا در سفر را جایز می داند و 
معتقد است که اگر سند این روایت ضعفی داشته باشد، می توان آن را با دلایل سنن 

تقویت کرد )نائینی، ۱۴۱۱ق، ۱۷/۱(.
2/2/2. چهار رکعت نافله پس از عشا

در مورد نافلۀ چهار رکعت بعد از نماز عشــا، روایتی وارد شــده اســت که امام 
صادق؟ع؟ آن را می خواندند و از برخی بزرگان نقل شده است که در سفر و حضر 
بر آن مداومت داشــته اند. محقق نائینی برای انجبــار ضعف این روایت از دو طریق 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


85

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

عمل می کند:
1. اعمال اصحاب بر این روایت که خود دلیل عملی بر صحت آن است.

2. تسامح در ادلۀ سنن، به گونه ای که ضعف سند با عمل مشهور جبران می شود 
)نائینی، ۱۴۱۱ق، ۱۶/۱(.

2/3. استناد به حدیث مضمر
نویسندگان و محدثان قدیم برای صرفه جویی در کاغذ، قلم و وقت از شیوه هایی 
مانند اِِضمار اســتفاده می کردند که در آن به جای ذکر اسم، ضمیر به کار می رفت. 

ضمایر گاه در ابتدای سند، گاه در وسط سند و گاه در پایان سند ذکر می شدند.
این روش در اََسناد بسیاری از کتب روایی کهن، مانند المحاسن، بصائر الدرجات، 
الکافی و آثار شــیخ صدوق مورد اســتفاده قرار گرفته اســت. یکی از وظایف مهم 

سندشناسان، پیدا کردن مرجع این ضمایر و بازسازی صحیح اسناد است.
در حجیت احادیث مُُضمر سه قول وجود دارد:

1. عــدم حجیت مطلقاًً؛ در این دیدگاه، فرقی ندارد که راوی مضمر چه کســی 
باشــد، چه از بزرگان و فقها باشــد و چه جزء ثقات؛ زیرا احتمال دارد ضمیر به غیر 
معصوم بازگردد و این احتمال برای عدم حجیت کافی اســت. این قول را حسن بن 
زین الدین، پسر شــهید ثانی، در کتاب خود به جمعی از اصحاب نسبت داده است 

)عاملی، ۱۳۶۲، ۳۹(.
2. مطلقاًً حجت اســت؛ براســاس این دیدگاه، اکثر روات مــا و مصنفان کتب 
روایــات، احادیث را به صورت مشــافهی از ائمه؟عهم؟ دریافت و در کتب خود ثبت 
می کردند. رعایت بلاغت اقتضا می کند که در ابتدای کلام اســم ظاهر آورده شود 
و در جملات بعدی به جای اســم از ضمیر اســتفاده گردد. کسی که بر این روش 
ممارســت داشته باشد، متوجه می شود که فرقی بین اسم ظاهر و ضمیر وجود ندارد. 

این قول را نیز حسن بن زین الدین پذیرفته است )عاملی، ۱۳۶۲، ۳۹(.
3. قول به تفصیل؛ نظر مشهور محدثین و فقها همین است که اگر راوی از بزرگان 
و اجلا باشد، مضمر بودن روایت موجب خدشه در حجیت آن نمی‌شود؛ زیرا راویان 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


86

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بزرگ از غیر معصوم سؤال نمی کنند.
4. در این باره، مامقانی می گوید: اظهر این اســت کــه احادیث بزرگان امثال 
زراره و محمد بن مســلم و... روایات مضمرشــان حجت اســت؛ بلکه ظاهر این 
اســت که مطلق موثقین از اصحاب روایت، روایات مضمرشان حجت است؛ زیرا 
ظاهر اصحاب ائمه؟عهم؟ مســائل شــرعی را فقط از آنان ســؤال می کردند )مامقانی، 

.)۲۵۲ ،۱۳۸۵
در مــورد آخرین وقت نماز عشــا بین علما اختلاف نظر وجود دارد؛ مشــهور و 
محقق نائینی بر این باور هســتند که وقت نماز عشا تا نصف شب باقی است )نائینی، 
۱۴۱۱ق، ۷۴/۱(. بــا این حال، برخی از اخبــار، ازجمله مضمرۀ عمار، دلالت دارند که 
يََةََ بْْنِِ عََمََّارٍٍ وََقْْتُُ الْْعِِشََاءِِ الْآخِِآرََةِِ إِِلََى  وقت نماز عشا تا ثلث شب است: »وََ فِِي رِِوََايََةِِ مُُعََاوِِ

ثُُلُُثِِ الََّليْْل« )ابن بابویه، ۱۴۱۳ق، ۲۱۹/۱(.
محقق نائینی در این باره معتقد است که این گونه روایات وقت فضیلت نماز عشا 
را نشــان می دهند، نه وقت جزایی آن؛ یعنی تا ثلث شــب وقت فضیلت است و پس 
از آن، نماز از وقت فضیلت خارج می شود: »فهذه جملة الأخبار الواردة في المقام، 
و أنت إذا نظرت في هذه الأخبار على اختلافها تعرف أنّّها ليســت بصدد بيان الوقت 

الإجزائي، بل إنّّما هي لبيان وقت الفضل« )نائینی، ۱۴۱۱ق، ۷۶/۱(.
از اینکــه محقق نائینی روایت مضمرۀ معاویه بــن عمار را پذیرفته و بر آن ایرادی 
نگرفته اند، برمی آید که ایشــان حداقل از میان سه نظر دربارۀ احادیث مضمره، نظر 
ســوم را قبول دارند؛ یعنی اضمار بزرگان و اجلا روات را حجت می دانند؛ زیرا عمار 
به شــهادت نجاشی از بزرگان اصحاب بوده است: »كان وجهاًً في أصحابنا و مقدماًً 

كبير الشأن عظيم المحل ثقة«  )نجاشی، ۱۳۶۵، ۴۱۱(.

2/4. پذیرش روایات راویان اختلافی
پذیــرش یــا رد روایات برخی از راویــان اختلافی به دلیل کثــرت روایات نقش 
تعیین کننــده ای در فقه دارد؛ زیرا اگــر یک مجتهد روایات یک راوی را قبول کند، 
فتوای او ممکن است با فتوای مجتهدی دیگر که همان روایات را رد کرده، متفاوت 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


87

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

باشد.
یکی از کسانی که روایات راویان اختلافی را می پذیرد، محقق نائینی است که در 

ادامه به برخی از این راویان اشاره خواهد شد.
2/4/1. جابر بن یزید جعفی

دیگــر راوی که در وثاقت او بین صاحب نظران اختلاف اســت، »جابر بن یزید 
جعفی« اســت. نجاشی بر این نظر است که وی احادیث صحیح و ضعیف را با هم 

خلط می کند: »کان فی نفسه مختلطا« )نجاشی، ۱۳۶۵، ۱۲۸(.
شیخ طوسی وی را توثیق نکرده و تنها به عبارت »أسند عنه ، روى عنهما« اکتفا 
کرده اســت که نشــان می دهد نام وی در احادیث سنددار آمده است )طوسی، ۱۳۷۳، 

.)۱۷۶
همچنین در رجال کشــی حدیثــی از امام صادق؟ع؟ نقل شــده که دلالت بر 
تضعیف جابر می کند )کشی، ۱۴۰۹ق، ۴۳۶/۲(؛ ولی آیت الله خویی آن را حمل بر توریه 

می کند )خویی، ۱۴۱۳ق، ۳۴۵/۴(.
در حدیثــی دیگر آمده اســت که اصحاب در احادیث جابــر بن یزید اختلاف 
داشتند و شــخصی به نام زیاد بن أبی حلال این مسئله را از امام صادق؟ع؟ پرسیده 

است.
زمانی که بر امام صادق؟ع؟ وارد شد، قبل از پرسش او، امام برای جابر بن یزید 
ترحم نمودند و سپس تعبیر »کان یصدق علینا« را در مورد جابر بن یزید به کار بردند 

)کشی، ۱۴۰۹ق، ۴۳۶/۲( که ثقه بودن وی را نشان می دهد.
آیت الله خویی نیز به دلیل شهادت بزرگان مانند علی بن ابراهیم، شیخ مفید، ابن 

غضائری و روایت ابی حلال، جابر بن یزید را ثقه می داند )خویی، ۱۴۱۳ق، ۳۴۴/۴(.
آیت الله نائینی پس از نقل روایت از جابر بن یزید جعفی، بدون هیچ گونه اشکال 
سندی، روایت وی را پذیرفته و سکوت ایشان خود نشانۀ قبول روایات جابر است: »و 
في رواية جابر عن أبي جعفر عليه السّّلام قال: قال رسول اللّّه صلّّى اللّّه عليه و آله إذا 

غاب القرص أفطر الصائم و دخل وقت الصلاة« )نائینی، ۱۴۱۱ق، ۵۷/۱(.
2/4/2. اسماعیل بن أبی زیاد سکونی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


88

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

در مورد سکونی نیز میان عالمان اختلاف نظر وجود دارد. نجاشی هنگام اشاره 
به وی دربارۀ وثاقت اظهار نظری نکرده است )نجاشی، ۱۳۶۵، 26(؛ همچنین در کتاب 
»رجال« شیخ طوــسی نیز اطلاعاتی در این زمینه نیامده است )طوسی، ۱۳۷۳، 160(. با 
این حال، در کتاب »عُُدة الاصول« طوســی بر وثاقت سکونی ادعای اجماع کرده 
اســت  )طوســی، بی تــا، 380/1(. در »رجال« علامه حلی نیز به عامــی بودن او تصریح 
شده است  )حلى، ۱۴۰۲ق، 199(. مرحوم مامقانی با کنار هم قرار دادن قرائن، وی را ثقه 
می داند و از نظر مذهبی شــیعه می داند که به دلیل شــرایط مأمور به تقیه بوده است 

 )مامقانی، ۱۴۳۱ق، 386/9(.
روایات اســماعیل بن أبی زیاد در نزد محقق نائینی معتبر است. وی پس از نقل 
روایت از ســکونی، هیچ گونه اشکالی دربارۀ شخصیت رجالی او وارد نمی کند: »و 
قد اســتدلّّ  على اعتبار ذلك بما رواه الســكوني عن أبي عبد اللّّه عليه السّّلام أنّّ  أمير 

المؤمنين عليه السّّلام سئل عن سفرة...« )نائینی، ۱۴۱۱ق، 214/1(.

نتیجه گیری
مقالۀ حاضر با هدف بررســی روش محقق نائینــی در تصحیح روایات ضعیف 
الســند و شناســایی اصول و معیارهای ایشان در ارزیابی اســناد احادیث ضعیف، به 
تحلیل دیدگاه های وی در آثار فقهی و حدیثی پرداخته است. یافته های پژوهش نشان 
می دهد که محقق نائینی در مواجهه با روایات، رویکرد »وثوق صدوری« را بر »وثوق 
مُُخبری« ترجیح می دهد؛ به این معنا که صحت سند را شرط لازم و نه کافی، برای 
اعتبار حدیث می داند و به قرائن خارج از ســند، مانند عمل مشهور، شهرت روایی و 

تسامح در ادلۀ سنن، توجه ویژه ای دارد.
نخســتین و مهم ترین رکن در این روش، پذیرش مطلق روایات کتاب »الکافي« 
به عنــوان مجموعه ای معتبر و صحیح الســند اســت. محقق نائینی با اســتناد به نظر 
شــاگردان و متکلمان معاصر و نیز با اشاره به این گفته که »مناقشه در أسناد کافی، 
کید می کند و لزوم  حرفــة العاجز اســت«، بر معتبر بودن تمام روایات این کتــاب تأ
بررسی سندی آن ها را انکار می نماید. این دیدگاه، زمینه را برای پذیرش روایاتی فراهم 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


89

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

می آورد که اگرچه از نظر سندی دارای ضعف هستند، در کتاب کافی نقل شده اند.
دومین محور مهم، استفاده از قاعدۀ »انجبار ضعف سند به وسیلۀ عمل مشهور« 
اســت. محقق نائینی معتقد اســت که اگر فقهای متقدم و مشهور بر اساس روایتی 
عمل کرده باشند، حتی اگر سند آن ضعیف باشد، این عمل خود به عنوان شاهدی بر 

صدور و اعتبار حدیث عمل می کند و ضعف سند را جبران می نماید.
ســومین مؤلفه، بهره گیری از »تســامح در ادلۀ سنن« اســت. محقق نائینی در 
مواردی که روایت به مستحبات و نوافل مربوط می شود، به ویژه در مسائلی که شک 
در مشروعیت عبادت وجود دارد، به جای تمرکز صرف بر سند، از این قاعده استفاده 

می کند.
چهارمین مؤلفه، پذیرش »احادیث مضمر« از راویان بزرگ و اجلا است. محقق 
نائینی با پذیرش روایت مضمرۀ معاویه بن عمار دربارۀ وقت نماز عشا، نشان می دهد 
که از میان ســه نظر موجود دربارۀ حجیت احادیــث مضمر، قول تفصیل را پذیرفته 
اســت؛ یعنی اگر راوی مضمر از بزرگان باشد، روایت او معتبر است و وجود اضمار 

مانعی برای حجیت آن محسوب نمی شود.
درنهایــت، محقق نائینی به »راویــان اختلافی« مانند جابر بــن یزید جعفری و 
اســماعیل بن أبی زیاد سکونی نیز اعتماد می کند و بدون توجه به اشکالات رجالی 
آنان، روایاتشان را در استدلالات فقهی به کار می برد. این رویکرد نشان دهنده گسترش 

حوزۀ روایات معتبر در چارچوب فقه استدلالی وی است.
به طور کلی، می توان گفت که محقق نائینی با بهره گیری از یک نظام شــناختی 
گسترده و مبتنی بر قرائن عملی و روایی، به تصحیح روایات ضعیف السند می پردازد 
کیــد بر وثوق صدوری، دامنۀ روایات مورد اســتناد در فقه را فراتر از مرزهای  و با تأ
معمول متأخران گســترش می دهد. این روش نه تنها به افزایش تنوع استدلالی در فقه 
شیعه منجر می شود، بلکه نمایانگر نگرشی کل نگر و تاریخی به میراث حدیثی است؛ 
نگرشــی که د ر آن، ســند تنها معیار نیست و کلیت شواهد و عمل مسلمین در طول 

تاریخ، نقش اساسی در تعیین اعتبار روایت دارد.
منابع

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


90

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

قرآن کریم
‏‫آقابزرگ تهرانى، محمد محسن. )۱۴۰۳ق(. الذريعة إلى تصانيف الشيعة )ویرایش احمد بن محمد 
حسینی(. ابن بابویه، محمد بن علی  )شیخ صدوق(. )1385(. علل الشرائع، قم: کتاب فروشی داوری.‬

حر عاملی، محمد بن حسن. )۱۴۰۹ق(. وسائل الشیعه. قم: مؤسسه آل البیت؟عهم؟.‬‬
حسينى شاهرودى، سیدمحمود . )1385( . نتائج الأفكار في الأصول . قم: آل مرتضی؟عهم؟ .

              خویی، سیدابوالقاسم . )۱۴۱۳ق(. معجم رجال الحديث و تفصيل طبقات الرواة، ‬بی جا:بی نا.                 

خویی، سیدابوالقاسم . )بی تا(. مصباح الفقاهه )ویرایش محمد علی توحیدی(.‬   ‬
داوری، مسلم. )۱۴۱۶ق(. أصول علم الرجال بين النظرية و التطبيق‏ )ویرایش محمد علی المعلم( ، 

بی جا: مؤلف.                 
ربانی، محمد حسن. )۱۳۹۴(. کافی شناسی. مشهد: آستان قدس رضوی.‬                 

سبحانی تبریزی، جعفر. )1369(. کلیات في علم الرجال. قم: حوزه علميه قم.
سبزواری، محمد باقر بن محمد مؤمن . )بی تا( . ذخیرة المعاد فی شرح الارشاد. قم: مؤسسة آل البيت؟عهم؟.
طوسی، محمد بن الحسن. )۱۳۷۳(. رجال الطوسي )ویرایش جواد قيومى اصفهانى(. قم: جماعة المدرسين .‬   ‬

طوســی، محمد بن الحســن. )۱۴۰۷ق(. تهذیب الاحکام )ویرایش حســن الموسوى خرسان(. 
تهران: دار الکتب الاسلامیه.‬                 

طوسی، محمد بن الحسن . )۱۴۱۱ق(. الغيبة )ویرایش عباد الله  تهرانی و دیگران(. قم: دار المعارف الإسلامية.‬   ‬
طوســی، محمد بن الحســن. )بی تا(. العُُدة في اصول الفقه )ویرایش محمد مهدی نجف(. قم: 

مؤسسة آل البيت؟عهم؟.‬                 
عاملی، حسن بن زين الدين . )۱۳۶۲(. منتقى الجمان فى الاحاديث الصحاح و الحسان‏ )ویرایش 

على اكبر غفاری(. قم: جماعة المدرسين .‬                 
حلى، حسن بن یوسف. )۱۴۰۲ق(. رجال العلامة الحلي‏ )ویرایش محمد صادق  بحر العلوم (. قم: 

الشريف الرضي .‬                 
کشی، محمد بن عمر. )۱۴۰۹ق(. رجال الکشی. مشهد: مؤسسه نشر دانشگاه مشهد.‬   ‬

کلینی، محمد بن یعقوب. )۱۴۰۷ق(. الکافي )ویرایش على اكبر غفاری و دیگران(. دار الکتب الاسلامیه.‬   ‬
مامقانی، عبدالله. )۱۳۸۵(. مقباس الهدایة في علم الدرایة )ویرایش محمد رضا مامقانی(. دلیل ما.‬   ‬

مامقانــی، عبدالله. )۱۴۳۱ق(. تنقيح المقال في علم الرجال‏ )ویرایش محی الدین مامقانی(. قم: 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


91

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحیح روایت 
ضعیف السند 
توسط محقق 

نائینی؟ره؟

مؤسسة آل البيت  ؟عهم؟.‬       
مجلســی، محمد باقر. )۱۴۰۴ق(. مرآة العقول في شــرح أخبار آل الرسول‏ )ویرایش سيد هاشم  

رسولی محلاتی(. دار الكتب الإسلامية.‬                 
مظفر، محمد رضا. )۱۴۳۰ق(. اصول الفقه. قم: جامعه مدرسین.‬   ‬

نائینی، محمد حسین. )۱۴۱۱ق(. کتاب الصلاة )ویرایش محمد علی کاظمی(. قم: جامعه مدرسين.‬   ‬
نائینی، محمد حسین. )۱۴۱۸ق(. الصلاة في المشكوك. قم: مؤسسة آل البيت  ؟عهم؟.‬                 

نائینی، محمد حسین. )1421ق(. الرسائل الفقهیة. قم: مؤسسه معارف اسلامی امام رضا؟ع؟.
نجاشی، احمد بن على. )۱۳۶۵(. رجال النجاشي‏ )ویرایش موسى شبیری زنجانی(. قم: جماعة المدرسين .‬‬

References

The Holy Qurʼān.Taṣā 

Āqā Buzurg Tihrānī, Muḥammad Ḥasan. 1982/1403. Al-Dharīʻat Ilā Taṣānīf al-Shīʻat. 
Beirut: Dār al-Aḍwāʼ. 

al-Ḥurr al-ʻĀmilī, Muḥammad Ibn Ḥasan. 1988/1409. Tafṣīl Wasāʼil al-Shīʻa ilā Taḥṣīl 
al-Masāʼil al-Sharīʻa. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ a-lturāth.

al-Jazāʻirī al-Murawwij, al-Sayyid Muḥammad Jaʻfar. 2004/1385. Natāʼij al-Afkār fī al-
Uṣūl. Taqrīrāt Buḥūth Sayyid Maḥmūd Ḥusaynī Shārūdī. Qom: Manshūrāt Āl al-Murtaḍā.

al-Mūsawī al-Khuʾī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 1992/1413. Muʿjam Rijāl al-Ḥadīth. 5th. 
Qom: Madīnat al-ʻIlm.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. n.d. Miṣbāḥ al-Fiqāhah. Edited by 
Muḥammad ‘Alī Tawḥīdī.

Dāwarī, Muslim. 1995/1416. Uṣūl ʻIlm al-Rijāl Bayn al-Naẓarīyat wa al-Taṭbīq. Edited 
by Muḥammad ʻAlī al-Muʻalim. The office of the Author.                 

Rabbānī, Muḥammad Ḥassan. 2015/1394. Kāfī Shināsī. Mashhad: Manshūrāt Āstān 
Quds Razawī.                 

al-Subḥānī al-Tabrīzī, Jaʻfar.1990/1369. Kullīyāt fī ʻIlm al-Rijāl. Qom: Ḥawzat al-
ʻIlmīyyat. 

al-Sabzawārī, al-Sayyid Muḥammad Bāqir (al-Muḥaqqiq al-Sabzawārī). n.d. Dhakhīrat 
al-Maʻād fī Sharḥ al-Irshād . Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ al-Turāth.

al-Ṭūsī, Muḥammad Ibn Ḥasan (al-Shaykh al-Ṭūsī). 1994/1373. Rijāl al-Ṭūsī. Qom: 
Muʼassasat  al-Nash al-Islāmī li Jmāʻat al-Mudarrisīn.       

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


92

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

al-Ṭūsī, Muḥammad Ibn Ḥasan (al-Shaykh al-Ṭūsī). 1986/1407. Tahdhīb al-Aḥkām fī 
Sharḥ al-Muqniʻat lil Shaykh al-Mufīd. Edited by Sayyid Ḥasan Khurāsānī. Tehran: 
Dār al-Kutub al-Islāmīyya.       

al-Ṭūsī, Muḥammad Ibn Ḥasan (al-Shaykh al-Ṭūsī). 1990/1411. Al-Ghībat. Qom: Dār 
al-Maʻrifa al-Islāmīyah.

              al-Ṭūsī, Muḥammad Ibn Ḥasan (al-Shaykh al-Ṭūsī). n.d. al-ʻUddat fī al-Uṣūl. Qom: 
Muʼasassat Āl al-Bayt Li Iḥyāʼ al-Turāth.

al-ʿĀmilī, Ḥassan Ibn Zayn al-Dīn. 1983/1362. Muntaqī al-Jumān fī al-Aḥādīth al-
Ṣiḥāḥ wa al-Ḥisān. Edited by ̒ Alī Akbar Ghaffārī. Qo m: Muʾassasat al-Nashr al-Islāmī 
li Jamāʿat al-Mudarrisīn.

al-Ḥillī, Ḥasan Ibn Yūsuf (al-ʻAllāma al-Ḥillī). 1981/1402. Rijāl al-ʻAllāmat al-Ḥillī. 
Edited by Muḥammad Ṣādiq Bāḥr al-ʻUlūm. Qom: al-Sharīf al-Raḍī.              

al-Kashshī, and Muḥammad Ibn ʿUmar. 1970/1390. Rijāl al-Kashshī. Edited by al-
Muṣtafawī and Ḥasan. Mashhad: Muʾassisi-yi Nashr-i Dānishgāh-i Mashhad (Mashhad 
University Publication institute).         

al-Kulaynī al-Rāzī, Muḥammad Ibn Yaʻqūb (al-Shaykh al-Kulayni). 1987/1407. Uṣūl 
al-Kāfī. Edited by ʻAlī Akbar Ghaffārī and Muḥammad Ākhundī. 4th. Tehran: Dār al-
Kutub al-Islāmīyah.         

Al-Māmqānī, ʻAbdullāh. 2006/1385. Miqbās al-Hidāyat fī ʻIlm al-Dirāyat. Edited by 
Muḥammad Riḍā   Māmqānī. Manshūrāt Dalīl Mā.             

Al-Māmqānī, ̒ Abdullāh. 2010/1431. Tanqīḥ al-Maqāl fī ̒ Ilm al-Rijāl. Qom: Muʾassasat 
Āl al-Bayt li Iḥyāʾ al-Turāth.      

al-Majlisī, Muḥammad Bāqir (al-ʻAllama al-Majlisī). 1984/1404. Mirāt al-Uqūl fī 
Sharḥ Akhbār Āl al-Rasūl. 2nd. Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah.         

al-Muẓaffar, Muḥammad Riḍā. 2009/1430. Uṣūl al-Fiqh. Qom: Muʼassasat  al-Nashr 
al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.          

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
1990/1411. Kitāb al-Ṣalat. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
1997/1418. al-Ṣalat fī al-Mashkūk. Qom: Muʾassasat Āl al-Bayt li Iḥyāʾ al-Turāth.          

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
2000/1421. Al-Rasāʼil al-Fiqhīyah. Qom: Muʼassasat  al-Maʻārif al-Islāmī. 

al-Najjāshī, Aḥmad Ibn ʻAlī. 1986/1365. Rijāl al-Najāshī. Qom: Muʼassasat  al-Nashr 
al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


93

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Muḥaqqiq Nāʾīnī’s Theory of Actual Propositions and 
Its Development by Muḥaqqiq al-Khūʾī
Saeed Khodadadi 1 ; Manocher Khodrahmi 2  

1.Graduated from the fourth level of Qom Seminary. saidkhod1368@gmail.com; 
2.Higher level lecturer at Qom Seminary and PhD student in Jurisprudence and Criminal Law at Razavi 
University of Islamic Sciences. (Corresponding Author). m.khodarahmi1364@yahoo.com
https://orcid.org/0000.0004.1373.8685

Article Info ABSTRACT

Article Type:
Research Article
Article History: 

Received 22   
August  2025  

Received in revised form 
05  September 2025

Accepted  06  September 
2025 

Keywords:
Actual Propositions,
Real Propositions,
Object of the Ruling, 
Muḥaqqiq al-Khūʾī,
Muḥaqqiq Nāʾīnī, 
Comparative Analysis

The central issue of this study is a comparative and analyt-
ical examination of the development of the theory of actual 
propositions (qaḍāyā al-khārijīyyah) from the perspective of 
Muḥaqqiq Nāʾīnī, and the manner in which it was expanded 
and refined by his distinguished student, Muḥaqqiq al-Khūʾī.
Using a descriptive–analytical method and drawing upon 
authoritative library sources-particularly Nāʾīnī’s Fawāʾid 
al-Uṣūl and al-Khūʾī’s Muḥāḍarāt fī Uṣūl al-Fiqh-this study 
demonstrates that both eminent jurists of the Najaf school 
share a common understanding of the primary definition of 
actual propositions, namely, rulings that apply directly to ex-
ternal individuals rather than to a general category.
The findings indicate that while Muḥaqqiq al-Khūʾī accepted 
the foundational principles of his teacher’s theory, he advanced 
it through several key innovations. These include expanding 
the scope of the effect of the commander’s knowledge (ʿilm 
al-āmir) on real propositions (qaḍāyā al-ḥaqīqīyyah), incorpo-
rating discussions on appealing to the general (ʿāmm) in cases 
of doubtful instances (shubuhāt al-miṣdāqīyyah), and offering

Cite this article: Khodadadi. S & Khodarahmi. M(2025). “Muḥaqqiq Nāʾīnī’s Theory 
of Actual Propositions and Its Development by Muḥaqqiq al-Khūʾī”. 
Journal of Islamic Law and Jurisprudence; 40(3); 93-119. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72681.3042 

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000.0004.1373.8685

mailto:saidkhod1368@gmail.com
mailto:m.khodarahmi1364@yahoo.com
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72681.3042


94

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

a more precise analysis of the position of these propositions within logical syllogisms. 
The main achievement of this study is the presentation of a coherent framework that 
enables a deeper understanding of the evolution of uṣūlī thought within the Najaf school 
and its application to the process of deriving Islamic rulings-a framework that serves as 
an effective tool for identifying doubt (shakk) regarding either the obligation (taklīf) or its 
object (mukallaf bih).

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


95

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

مقالۀ پژوهشی

نظریۀ قضایای خارجیۀ محقق نائینی؟ره؟ و تکامل آن توسط محقق 
خویی؟ره؟ 1

1. سعید خدادادی    ؛ 2. منوچهر خدارحمی
 saidkhod1368@gmail.com :1. دانش آموخته سطح چهار حوزه علمیه قم، قم. ایران. )نویسنده مسئول( رایانامه

2. مدرس سطوح عالی حوزه علمیه قم و دانشجوی دکتری فقه و حقوق جزا دانشگاه علوم اسلامی رضوی مشهد. ایران. 
m.khodarahmi1364@yahoo.com :رایانامهhttps://orcid.org/0000.0004.1373.8685

تاریخ دریافت: 1404/05/31
تاریخ بازنگری: 1404/06/14
تاریخ پذیرش: 1404/06/15

چکیده
مسئلۀ اصلی این پژوهش، بررسی تطبیقی و تحلیلی تکامل نظریۀ قضایای خارجیه از دیدگاه 
محقق نائینی و چگونگی توسعه و تعمیق آن توسط شاگرد برجسته اش، محقق خویی  است. 
این پژوهش بــا روش توصیفی- تحلیلی و بهره‌گیری از منابــع معتبر کتابخانه ای، ازجمله 
»فوائد الأصول« نائینی و »محاضرات فی أصول الفقه« خویی، نشان می دهد که هر دو فقیه 
برجستۀ مکتب نجف در تعریف اصلی قضایای خارجیه - به عنوان احکامی که مستقیماًً بر 

افراد خارجی )نه عنوان کلی( بار می‌شود - اشتراک نظر دارند.
یافته های پژوهش آشکار می سازد که محقق خویی، ضمن پذیرش اصول نظریۀ استاد خود، 

1 . خدادادی، ســعید و خدارحمی، منوچهر)1404(. »نظریۀ قضایای خارجیۀ محقق نائینی؟ره؟ و تکامل آن توســط 
محقق خوئی؟ره؟«. جستارهای فقهی و اصولی. 11: 40 )3(. صص: 119-93.          

 https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72681.3042

© 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000.0004.1373.8685

https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72681.3042


96

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

با نوآوری هایی مانند توسعۀ دامنۀ تأثیر علم آمر بر قضایای حقیقیه، افزودن مباحث تمسک 
به عام در شــبهۀ مصداقیه و تبیین دقیق تر جایگاه این قضایا در قیاســات منطقی، توانســت 
این نظریه را تکامل بخشــد. دستاورد اصلی تحقیق، ارائۀ چارچوبی منسجم برای فهم بهتر 
تطور اندیشــۀ اصولی در مکتب نجف و کاربرد آن در فرایند استنباط احکام شرعی است؛ 

چارچوبی که ابزار کارآمدی برای تشخیص شک در تکلیف یا مکلف به فراهم می آورد.
کلیدواژه ها: قضایای خارجیه، قضایای حقیقیه، متعلق حکم، محقق نائینی، محقق خویی، 

تحلیل تطبیقی.

مقدمه
علم اصول فقه، به عنوان روش شناسی استنباط احکام شرعی، همواره موضوع تأمل 
و توسعۀ نظریات علما و فقیهان شیعه بوده است. در این میان، مکتب نجف با حضور 
اندیشــمندانی برجســته چون محقق نائینی )۱۲۷۶ - ۱۳۵۵ق( و شــاگرد نامدارش، 
محقق خویی  )۱۳۱۷ - ۱۴۱۳ق(، نقش بی بدیلی در تکامل این علم ایفا کرده است. 
یکی از مباحث مهم و تأثیرگذار در این حوزه، نظریۀ »قضایای خارجیه« اســت که 
به تبیین ماهیت قضایایی می پردازد که حکم در آن ها مستقیماًً بر افراد خارجی )نه بر 

عنوان کلی( بار می شود.
اهمیــت ایــن بحث از آن جهت اســت که فهــم صحیح قضایــای خارجیه در 
تشخیص گسترۀ شمول خطابات شرعی، تمییز شک در تکلیف از شک در مکلفٌٌ به 
و همچنین در کاربرد اصول عملیه تأثیرگذار است. به بیان دیگر، این مبحث پیوندی 
عمیق با مســائل عملی استنباط فقهی دارد و تنها یک بحث نظری محض محسوب 
نمی شــود. محقق نائینی با نبوغ خاص خود، مبانی این نظریه را پایه گذاری کرد؛ اما 
محقق خویی بود که با دقت نظر و ژرف اندیشی ویژه، توانست آن را تکامل بخشد و 

کاربردهای نوینی برای آن ترسیم کند.
پژوهــش حاضر با روش توصیفی - تحلیلی و بهره گیری از منابع اصیل همچون 
»فوائــد الأصول« نائینی و »محاضرات فی أصول الفقه« خویی، به بررســی تطبیقی 
آرای این دو اندیشــمند در باب قضایای خارجیه می پردازد. این تحقیق در پی پاسخ 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


97

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

به پرسش هایی است از قبیل وجوه اشتراک و افتراق دیدگاه نائینی و خویی  در تبیین 
قضایای خارجیه چیست؟ خویی چگونه توانست نظریۀ استاد خود را تکامل بخشد؟ 

و کاربردهای این تکامل نظری در فرایند استنباط احکام شرعی کدامند؟

پیشینۀ پژوهش
رحمانی در کتاب »بازشناســی کیفیت جعل احکام شــرعی بــا رویکرد قضیۀ 
خارجی و حقیقی« صرفاًً به دیدگاه محقق نائینی پرداخته و نشان داده است که وی 
در تعاریف کلی با سایر علما همسو است؛ اما در مباحث مربوط به مجعولات شرعیه 

و امتناع واجب معلق، دیدگاه های منحصر به فردی دارد.
نوئــی در مقالۀ »درنگ در تعریفــی دیگر از قضیۀ خارجیــه و حقیقیه« به نقد 
تعاریف نائینی و پاسخ وی به شبهۀ دور در قیاس پرداخته است؛ اما تمرکز وی تنها بر 

یک فقیه محدود شده است.
محققان در کتاب »واژه پژوهــی قضایای حقیقیه و خارجیه در فقه الحدیث« از 
منظر علم حدیث به موضوع نگاه کرده و اصطلاح »قضیه فی واقعه« را مورد بررسی 

قرار داده است.
میرقیصری در اثــر »نقش قضیۀ حقیقیه در اصول فقه« صرفاًً بر قضایای حقیقیه 
متمرکز شده و کاربردهای آن در مسائل اصولی را تحلیل کرده است؛ اما این پژوهش 
نخستین تحلیل تطبیقی سیر تکامل نظریۀ قضایای خارجیه از دیدگاه محقق نائینی تا 
شاگرد برجســته اش، محقق خویی ، است که برخلاف مطالعات پیشین، رویکردی 
تکاملی اتخاذ کرده و نوآوری های خویی  در توسعۀ نظریۀ استاد را به صورت منسجم 
ارائــه می دهد. چنین رویکرد تطبیقی - تکاملی، چارچوبی نوین برای درک تداوم و 

تحول اندیشۀ اصولی در مکتب نجف فراهم می آورد.

1. مفهوم شناسی و چارچوب نظری
به نتیجه رســیدن هر پژوهش، وابسته به تبیین و تعریف دقیق مفاهیم کلیدی آن 
اســت؛ زیرا تا زمانی که واژه ای به درستی تنقیح و فهم مشترکی از آن برای مخاطبان 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


98

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

فراهم نشود، نمی توان در چهارچوب علمی به تحلیل و بررسی ابعاد آن پرداخت. این 
اهمیت در موضوعات فقهی و اصولی دوچندان می شود؛ چراکه بسیاری از مفاهیم، 
موضوع احکام و قواعد شــرعی را شــکل می دهند. با توجه به این ضرورت، در این 
پژوهش، واژه های »قضیه« و »قضایای خارجیه« ابتدا از منظر لغت و سپس از دیدگاه 

اصطلاحی مورد بررسی قرار می گیرند.

1/1. تعریف قضیه در منطق و اصول
در تعریف قضیه، دیدگاه های متعددی از ســوی منطق دانان ارائه شده است؛ اما 
اکثر ایشان بر این نظر توافق دارند که »قضیه عبارت است از مرکب تام که ذاتاًً قابلیت 
صدق و کذب داشــته باشد«. پس از بررسی اقوال مختلف، می توان اذعان کرد که 
این تعریف جامع ترین تبیین از ماهیت قضیه به شــمار می آید. ارسطو نیز در تعریف 
قضیه می گوید: »قضیه عبارتی اســت که قابل صدق و کذب است« و آن را »قول 
جازم« می نامد؛ یعنی قولی که قابلیت صدق و کذب داشته باشد و آن دسته از قول ها 
که این قابلیت را ندارند، نمی توانند به شمار قول های جازم درآیند )ارسطو، 1948م، 63(.
این تعریف، اساس و جوهرۀ اغلب تعاریفی است که پس از ارسطو ارائه شده اند. 
بــا این حال، هر یک از منطق دانان بــرای رفع نقاط ضعف آن، قیود و توضیحاتی به 
آن افزوده انــد. برای نمونه، فارابی در کتاب »المنطقیات« قید »لذاته« را به تعریف 
اضافه کرده است )فارابی، 1408ق، 98(. خواجه نصیرالدین طوسی نیز در کتاب »جواهر 
النضید« خبر یا قضیه را از اقســام قول دانسته و چنین بیان می کند: »قولی است که 
صادق یا کاذب بودن آن ذاتاًً عارض آن می شــود و آن را قول جازم یا قضیه گویند. 
این دو نوع قول )تقییدی و خیری( شامل عموم است و سایر اقوال مانند استفهام، امر، 

تعجب و … خاص محاورات اند« )طوسی، بی تا، 37(.
محقق ســبزواری در منظومۀ معروف خود، قضیه را با عبارت »إنّّ القضيیةََ لقََولُُ 
محتمــلُُ للصّّدق و الکذب و طــارََ ما أخلّّ« تبیین کرده و تصریح می کند که قضیه 
جمله ای است که در آن شایستگی صدق و کذب وجود دارد و اگر چنین شایستگی 
نباشــد، علت آن عارضی خارج از ذات قضیه است )ســبزواری، 1369، 91(. سعدالدین 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


99

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

تفتازانی نیز تعریفی مشابه از قضیه ارائه می دهد )تفتازاني، بی تا، 41(.
وجه مشــترک تمام تعاریف یادشــده این اســت که قضیه را قولی دانسته اند که 
بالذات پذیرندۀ صدق و کذب باشــد؛ به عبارت دیگــر، قضیه ذاتاًً قابلیت صدق و 
کذب دارد؛ یعنی نســبتی که در آن بیان شده است، در عالم خارج موضوعیت دارد 

و می توان صحت یا عدم صحت آن را با واقعیت خارجی سنجید.

1/2. ماهیت و ویژگی های قضایای خارجیه
در تبیین ماهیت قضایای خارجیه، اندیشــمندان اصولــی تعاریف متعددی ارائه 
کرده اند که هر یک از زاویه ای خاص به این موضوع نگاه کرده اند. شــهید مطهری 
در تعریفی جامع، قضیــۀ خارجیه را چنین توصیف می کند: »قضیۀ خارجیه، قضیۀ 
محصورۀ کلیه ای اســت که حکم آن از ابتدا بر گروهی از افراد که بالفعل در خارج 
موجودند بار می شــود؛ مانند این که بگوییم همۀ انسان هایی که امروز در روی زمین 

هستند، این مطلب را می دانند« )مطهری، ۱۳۸۸، ۲۳۲(.
کید می کند که در قضایای خارجیه، حکم تنها بر افراد موجود  شهید مطهری تأ
بالفعل بار می شــود و نه بر افراد گذشــته یا آینده. خصوصیت بارز این نوع قضیه آن 
اســت که در واقع مجموعه ای از قضایای شخصیه به شمار می آید؛ به عبارت دیگر، 
وقتی گفته می شود: »کلّّ من فی العسکر قتل«، این بیان معادل است با این که گفته 
شود: »این سرباز کشته شد، آن سرباز کشته شد و آن سرباز دیگر کشته شد« )مطهری، 

۱۳۸۸، ۲۳۲(. این ویژگی، قضایای خارجیه را از دیگر اقسام قضایا متمایز می سازد.
مرحــوم فاضل لنکرانی نیز قضیــۀ خارجیه را در تقابل با قضیــۀ طبیعیه تعریف 
کید می ورزد که موضوع آن باید وجود خارجی و بالفعل داشته باشد، نه  می کند و تأ
صرفاًً ماهیت. او با ذکر مثال تشــییع جنازۀ یک عالم، تصریح می کند که حکم در 
قضایای خارجیه تنها به افراد موجود و فعلی تعلق می گیرد و شامل افرادی که در آینده 

مصداق آن عنوان خواهند شد، نمی شود )فاضل لنکرانی، ۱۳۸۱، ۳۵۸(.
کید بر موجودیت بالفعل و خارجی موضوع  نکتۀ کلیدی در هر دو تعریــف، تأ
قضیه است؛ به طوری که حکم تنها بر افرادی که در حال حاضر موجودند بار می شود 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


100

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و شــامل افراد گذشــته یا آینده نمی گردد. این ویژگی، قضایای خارجیه را به عنوان 
ابزاری مهم در اصول فقه مطرح می کند و امکان تحلیل دقیق احکام شرعی ناظر به 

موقعیت های مشخص و معین را فراهم می سازد.

2. بنیان های مشترک در نظریۀ قضایای خارجیه
مرحوم نائینی و محقق خویی  در زمینۀ قضایای خارجیه مباحثی مطرح کرده اند 
که در عنوان با یکدیگر اشتراک دارند؛ اما در برخی جزئیات با یکدیگر اختلاف نظر 

دارند. در ادامه، برخی از این موارد مورد بررسی قرار می گیرد.

2/1. تعریف و ماهیت قضایای خارجیه از دیدگاه محقق نائینی و خویی
در تبییــن ماهیت قضایای خارجیه، محقق نائینــی و محقق خویی  تعاریفی ارائه 
کرده اند که از جهات متعددی قابل بررســی است. مرحوم نائینی، قضایای خارجیه 
را نوعی قضایای جزئیۀ شخصیه می داند که مستقیماًً متوجه افراد مشخص می شود و 
بدون واسطه یک عنوان جامع اعمال می گردد. به باور ایشان، در این قضایا موضوع، 
شــخص خارجی جزیی اســت و محمول به صورت ابتدایی و بدون واسطه قیاس بر 

موضوع ثابت می‌شود )نائینی، ۱۳۷۶، ۲۷۶(.
نائینــی در تعریفی دیگر، منــاط اصلی قضایای خارجیــه را چنین بیان می کند: 
ثبوت وصف یا حکم بر شخصی خاص به گونه ای که به دیگران تعدی نکند، حتی 
اگر دیگران دارای اوصاف مشــابه باشند. در این نوع قضایا، اگر حکم برای شخص 
دیگری نیز ثابت شود، صرفاًً به صورت اتفاقی است و نه به دلیل اشتراک در ملاک.

به بیان دیگر، ملاک قضایای خارجیه آن است که حکم بر اشخاص بار شود، نه 
بر عنوان کلی. این قضایا می توانند به صورت خبری )زید قائم است( یا انشایی )زید 
را اکرام کن( بیان شوند و ممکن است در قالب جزیی یا کلی ارائه گردند، مانند »هر 

کس در لشکر است، کشته شد« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۰(.
محقق خویی  نیز در تعریف قضایای خارجیه، مشــابه اســتاد خود، بر این نکته 
کید دارد که قضیۀ خارجیه، قضیه ای اســت که ابتدائاًً بر افراد خارجی حکم شده  تأ

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


101

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

باشد، بدون واسطه قرار دادن عنوان کلی. وی تصریح می کند که گاهی اصلًاً عنوان 
جامعــی وجود ندارد، مانند آنکه مولا بگویــد: »این افراد را اکرام کن« و منظورش 
اشــخاصی مشخص مانند عالم، ســید یا عادل باشد و اگر عنوان جامعی هم موجود 
باشــد، تأثیر آن بر حکم اتفاقی و بدون دخالت در اصل حکم اســت )خویی ، ۱۳۶۸، 

.)۴۴۲
خویی  در توضیح بیشــتر می افزاید که قضایای خارجیــه می توانند اعم از عام و 
خاص باشــند. قضیۀ خارجیۀ خــاص، در احکام تکلیفی مانند »ایــن آب را به من 
بنوشــان« و در غیر احکام تکلیفی مانند »زید از دنیا رفت« مطرح می شــود. قضیۀ 
خارجیۀ عام نیز، در احکام تکلیفی زمانی کاربرد دارد که منظور افراد بالفعل موجود 
باشد، مانند »هر کس در خانۀ من است را اکرام کن« و در غیر احکام تکلیفی مانند 

»هر کس در لشکر بود، کشته شد« )خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۵(.
در مقایسۀ تعاریف این دو اصولی برجسته، مشخص می شود که هر دو بر ویژگی 
اصلی قضایای خارجیه - یعنی تعلق حکم به افراد خارجی بدون واسطه عنوان جامع 
- اتفــاق نظر دارنــد. تفاوت جزئی رویکرد آنان در این اســت که محقق خویی  به 
تقسیم بندی قضایای خارجیه به عام و خاص پرداخته، در حالی که نائینی این موضوع 
کید دارند که در قضایای  را به صورت کلی تر مطرح کرده است. هر دو اندیشمند تأ
خارجیه، مناط و ملاک مشترکی میان موضوعات وجود ندارد و هر موضوع به دلیل 
خصوصیات خود مشمول حکم می شود، حتی اگر ظاهراًً به صورت کلی بیان شده 
باشد. این ویژگی، قضایای خارجیه را از قضایای حقیقیه که در آن ها حکم به واسطۀ 

عنوان کلی بر افراد بار می شود، متمایز می سازد.

2/2. گسترۀ مخاطبان در قضایای خارجیه
در نظریــۀ قضایــای خارجیه، یکــی از مباحث مهم، تبیین محــدودۀ خطاب و 
مخاطبان این نوع قضایا است. سؤال اساسی در این زمینه این است که آیا خطاب در 
قضایای خارجیه صرفاًً شــامل افراد حاضر و بالفعل می شود یا افراد غایب و آینده نیز 
مشمول آن هستند؟ این موضوع از مسائل کلیدی در تحلیل ماهیت قضایای خارجیه 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


102

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و تعیین حدود شمول احکام مرتبط با آن به شمار می رود.
محقق نائینی بــا رویکردی تحلیلی، اختصاص خطــاب در قضایای خارجیه به 
شــخص حاضر را امری بدیهی و غیرقابل انکار می داند. بر اســاس استدلال ایشان، 
توجیه کلام و خطاب برای شــخص غایب که التفاتی به آن ندارد، ممکن نیســت و 
حتی نســبت دادن خطاب به شــخص معدوم ناموجه است. با این حال، نائینی برای 
موارد اســتثنایی قائل اســت؛ به گونه ای که گاهی شــخص غایب یا معدوم می تواند 
به منزلۀ حاضر تلقی شــود، مشابه آنکه در برخی موارد غیرعاقل به جای عاقل منظور 

می شود )نائینی، 1376، 550/2(.
محقق خویی  نیز با رویکردی مشــابه، خطاب در قضایای خارجیه را منحصر به 
حاضرین می داند. وی با تحلیلی مشابه نائینی؛ اما با استدلالی متفاوت، بیان می کند 
که تعمیم خطاب به غایبین مستلزم عنایتی زائد است که در فهم متعارف از قضایای 
خارجیه مفروض نمی باشد )خویی ، بی تا، 277/5(. در تحلیل تطبیقی، می توان گفت هر 
دو اندیشــمند در اصل موضوع - یعنی اختصاص خطاب به حاضرین - اتفاق نظر 
دارند؛ اما در شــیوۀ تبیین و استدلال تفاوت هایی وجود دارد. نائینی بر ناممکن بودن 
کید می کند، در حالی که خویی  بر لزوم عنایت زائد برای  توجیه خطاب به غایب تأ

شمول خطاب به غایبین تمرکز دارد.
این اشتراک نظر میان دو اصولی برجستۀ مکتب نجف، اهمیت محوری موضوع 
را در تبیین ماهیت قضایای خارجیه نشان می دهد. تمایز مخاطب در قضایای خارجیه 
و حقیقیــه، علاوه بر جایگاه نظری در اصول فقه، نقش مهمی در کاربرد عملی این 

نظریه در فرایند استنباط احکام شرعی نیز ایفا می کند.

2/3. تمایز قضایای خارجیه نسبت به قضایای حقیقیه
یکی از جنبه های مهم در بررســی تطبیقی نظریات محقق نائینی و محقق خویی  
دربارۀ قضایای خارجیه، روشــن کــردن تمایزات این نوع قضایا نســبت به قضایای 
حقیقیه است. این تفاوت ها نه تنها از نظر نظری اهمیت دارند، بلکه در فرایند استنباط 
احکام شرعی نیز نقش ویژه ای ایفا می کنند. محقق خویی  در »أجود التقریرات« با 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


103

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

دقت نظر خاصی به این موضوع اشــاره می کند. »قضیۀ خارجیۀ مطلقه که آمر تمام 
شروط آن را احراز نموده و احراز شخص مأمور نسبت به آن شروط نیز اصلًاً دخالتی 
در آن قضیه ندارد، از قضیۀ حقیقیه در چند جهت متمایز است« )خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۷(.

این تفاوت های اساسی که مورد تأیید هر دو اندیشمند برجستۀ مکتب نجف قرار 
گرفته است، در سه محور اصلی قابل تبیین است. این محورها، ابعاد متفاوت کاربرد 
قضایای خارجیه را در مقایســه با قضایای حقیقیه در اســتنباط احکام شرعی نمایان 

می سازند و در ادامه به تفصیل مورد بررسی قرار خواهند گرفت.
2/3/1. اعتبار علم آمر

یکی از تمایزات مهم قضایای خارجیه نســبت به قضایای حقیقیه، نقش محوری 
»علم آمر« در صدور حکم اســت. این موضوع که از نکات ظریف علم اصول به 
شمار می رود، توسط محقق نائینی و شاگرد برجسته اش، محقق خویی ، به دقت مورد 
کید می کند: »آنچه در قضیۀ خارجیه معتبر  بررسی قرار گرفته است. محقق نائینی تأ
است، علم آمر به وجود تمام شرایط و عناصر دخیل در حکم است؛ ازاین رو مناسب 
نیســت که آمر، عمرو را به وجوب اکرام زید مکلف ســازد، مگر آنکه بداند عمرو 
واجد شــرایط معتبر در تکلیف همچون عقل، بلوغ، قدرت و سایر شروط دخیل در 

حکم است« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۳(.
در نظر محقق نائینی، اگر آمر به وجود برخی از شرایط علم نداشته باشد، ناگزیر 
اســت حکم خود را به احراز آن شرط معلق سازد؛ برای مثال، ممکن است بگوید: 
»اگر بکر عاقل و بالغ است، پس زید را اکرام کن«. در چنین مواردی، قضیۀ خارجیه 
به دلیل این تعلیق و اشــتراط، شــباهتی با قضیۀ حقیقیه پیدا می کند. نائینی این نکتۀ 
ظریف را چنین توضیح می دهد: »در تمام قضایای شــخصیه، خواه حملیه باشند یا 
انشائیه، حکم دائر مدار علم به وجود چیزی است که در ثبوت محمول معتبر است، 

نه دائر مدار ثبوت واقعی آن« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۴(.
محقق نائینی برای روشن تر شدن این نکته، مثال های متعددی ارائه می دهد: »علم 
به وجود شیر درنده در راه موجب می شود از آن فرار کنیم؛ اما مجرد وجود شیر بدون 
علم به آن، موجب فرار نمی شود«. همچنین وی به نمونه های فقهی استناد می کند: 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


104

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

»اگر شــخصی به زید اذن دهد که غذایی بخورد یا وارد خانه اش شــود، به این دلیل 
که گمان می کند زید دوست اوست، چنین اذنی از نظر همۀ فقها نافذ و معتبر است، 
حتی اگر در واقع زید دشمن وی باشد. علت آن این است که این اذن به شخص زید 
تعلق گرفته و علم آمر به دوست بودن زید، در خود فعل اذن دادن تأثیر داشته است، 

نه در تحقق موضوع بیرونی« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۵(.
وی در جمع بندی این بحث می نویسد: »در قضایای خارجیه، بر خلاف قضایای 
حقیقیه، همۀ اوصاف و عناوین مندرج در قضیه از سنخ علل فاعلی تشریع  هستند و 
موضوع مستقلی که حکم بر آن مترتب گردد، وجود ندارد؛ جز همان شخص معین و 
جزئی که مورد حکم واقع می شود. به همین دلیل، سایر قیود و شروط، حتی با وجود 
عینی و واقعی خود، در صدور حکم نقشی ندارند و صرفاًً وجود علمی آن ها نزد آمر 

ملاک است« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۶(.
محقــق خویی  ضمن پذیرش اصل دیدگاه اســتاد خود، با نوآوری خاصی آن را 
گسترش می دهد. ایشان می نویسد: »آنچه در قضیۀ خارجیه از نظر موضوع و ملاک 
تأثیرگذار اســت، صرفاًً علم آمر است، خواه این علم مطابق واقع باشد یا خطا. برای 
مثال، هنگامی که آمر علم دارد که نوشــیدن آب مصلحتــی دارد و عبد نیز قادر به 
انجام آن است، ناگزیر حکم کرده و عبد را به نوشیدن ملزم می کند، بدون توجه به 

اینکه علم او صحیح است یا خطا کرده باشد« )خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۸(.
وجه نوآوری محقق خویی  در این اســت که دامنــۀ تأثیر علم آمر را به قضایای 
حقیقیه نیز گسترش می دهد و می نویسد: »در قضایای حقیقیه نیز علم آمر از جهت 
ملاک در حکم مؤثر اســت؛ بــه این صورت که وقتی آمــر می داند حکمی دارای 
مصلحت ملزمه است، آن را جعل می کند، چه علم او مطابق واقع باشد و چه نباشد« 

)خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۹(.
محقق خویی  ســپس به تبیین تفاوت اساســی بین قضایــای خارجیه و حقیقیه 
می پردازد و می نویســد: »تفاوت اساسی در این است که در قضایای حقیقیه، علاوه 
بر علم آمر، وجود واقعی موضوع در خارج نیز شرط فعلیت و ترتب حکم است، حتی 
گاه نباشــد؛ در حالی که در قضایای خارجیه، وجود خارجی  اگر آمر به آن وجود آ

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


105

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

شرط اثر نیست، بلکه آنچه حکم را ایجاد می کند، صرف علم آمر است و همین که 
این علم )هرچند خطا( به تحقق موضوع و شرایط برسد، حکم بالفعل صادر می شود« 

)خویی ، ۱۳۶۸، ۱۳۰(.
به بیان دیگر، خویی  معتقد است که در قضایای حقیقیه، علم آمر در مرحلۀ جعل 
و انشــا حکم مؤثر است؛ اما فعلیت حکم منوط به تحقق خارجی موضوع است؛ در 
حالی کــه در قضایای خارجیه، علم آمر هم در مرحلۀ جعل و هم در مرحلۀ فعلیت 
حکم تأثیرگذار اســت و برای فعلیت حکم، نیازی به وجود خارجی موضوع نیست؛ 
کافی است که علم آمر به وجود موضوع و شرایط حاصل شده باشد. با این تحلیل، 

محقق خویی  سه تفاوت مهم بین قضایای خارجیه و حقیقیه را برجسته می سازد.
1. در قضایای خارجیه، علم آمر هم در مقام ملاک )مصلحت و مفسده( و هم 
در مقام موضوع )تحقق شرایط( تأثیرگذار است، در حالی که در قضایای حقیقیه، علم 

آمر تنها در مقام ملاک نقش دارد.
2. در قضایای خارجیه، میان زمان جعل حکم و فعلیت آن فاصله ای وجود ندارد 
و حکم بلافاصله پس از جعل، فعلیت می یابد؛ اما در قضایای حقیقیه، ممکن است 

میان زمان جعل و زمان فعلیت حکم فاصله باشد.
3. در قضایای خارجیه، صرفِِ علم آمر - حتی اگر نادرست باشد - برای ترتب 
حکم کافی است؛ اما در قضایای حقیقیه، تحقق واقعی موضوع نیز شرط لازم برای 

فعلیت حکم است.
بنابرایــن، از منظر هر دو فقیه، قضایای خارجیه از ایــن امتیاز برخوردارند که در 
آن ها حکم با سرعت و قطعیت بیشتری صادر می شود؛ زیرا صدور حکم متوقف بر 
کاوش و احراز واقعیت خارجی نیست، بلکه به محض تحقق علم آمر، حکم منجّّز 
می گــردد. این ویژگی، به ویژه در مواردی که آمر نیاز به صدور ســریع حکم دارد، 
از کارآمدی ویژه ای برخوردار اســت. محقق خویی  با گســترش نظریۀ استاد خود، 
پیوندی ژرف تر میان علم آمر و ملاک حکم در هر دو نوع قضیه برقرار می ســازد و 
نشــان می دهد که در نظام تشریع، علم آمر نقشی فراتر از آنچه پیشینیان پنداشته اند، 
ایفا می کند. این بینش دقیق، افق های تازه ای در فهم ماهیت قضایا و چگونگی تأثیر 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


106

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

علم آمر در تشــریع احکام می گشــاید و نمایانگر تکامل اندیشــۀ اصولی در مکتب 
نجف است.

2/3/2. عدم تفاوت زمان جعل و انشا با زمان ثبوت حکم و فعلیت آن
یکی از امتیازات مهم قضایای خارجیه نســبت به قضایــای حقیقیه، نبودِِ فاصلۀ 
زمانی میان مرحلۀ جعل و انشــا حکم با مرحلۀ فعلیت و ثبوت آن است. این ویژگی 
ساختاری که هر دو فقیه برجستۀ مکتب نجف، محقق نائینی و محقق خویی ، بر آن 
کید کرده اند، نقش چشمگیری در کیفیت استنباط احکام شرعی و تحلیل گسترۀ  تأ
شــمول خطابات دارد. محقق نائینی در تبیین این امتیاز چنین استدلال می کند: »در 
قضایای خارجیه، زمان جعل و انشــا از زمان ثبوت و فعلیت حکم جدا نیست، بلکه 
فعلیت حکم همان تشریع و انشا آن است؛ بنابراین، به محض آنکه آمر بگوید: »زید 

را اکرام کن«، وجوب اکرام بالفعل تحقق می یابد« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۴(.
به باور محقق نائینی، تنها در صورتی که حکم مشــروط به شــرطی باشد که آمر 
آن را احراز نکرده اســت، قضیۀ خارجیه از این جهت به قضیۀ حقیقیه شــباهت پیدا 
می کند. جز در این مورد استثنایی، وی بر این باور است که »معقول نیست زمان انشا 
از زمــان فعلیت حکم تخلف نماید، اگرچه از لحاظ رتبه تخلف دارد؛ مانند تخلف 

انفعال از فعل« )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۵(.
محقق خویی  نیز با تأیید دیدگاه اســتاد خود، این ویژگی را نخستین تفاوت میان 
قضایای خارجیه و حقیقیه دانســته و با دقت و ظرافتی ویژه آن را تحلیل می کند. به 
اعتقاد او: »فعلیت یافتن حکم در قضیۀ خارجیه مساوق با انشا آن از حیث وجودی 
اســت و میان فعلیت و انشا، تقدم و تأخر زمانی وجود ندارد، مگر از حیث رتبه. در 
مقابل، فعلیت یافتن حکم در قضیۀ حقیقیه منوط به فعلیت یافتن موضوع آن در خارج 
است و از این رو، فعلیت در این نوع قضیه تنها از نظر زمان، متأخر از انشا خواهد بود« 

)خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۸(.
ایــن هم زمانیِِ جعل و فعلیــت در قضایای خارجیه، مزیتــی راهبردی در فرآیند 
استنباط احکام شرعی به شمار می آید؛ زیرا موجب می شود مکلفان، به محض صدور 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


107

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

حکــم، بی درنگ مخاطــب تکلیف قرار گیرند، بی آنکه نیاز بــه انتظار برای تحقق 
خارجیِِ موضوع باشد. این ویژگی، کارآمدی ویژه ای به قضایای خارجیه می بخشد، 
به ویژه در مواردی که شارع یا آمر قصد دارد حکمی را سریع و بدون تأخیر به مرحلۀ 

اجرا درآورد.
در مقابل، در قضایای حقیقیه همواره فاصله ای زمانی میان جعل حکم و فعلیت 
آن وجود دارد؛ فاصله ای که وابســته به تحقق خارجیِِ موضوع اســت. به بیان دیگر، 
در قضایای حقیقیه، گرچه حکم انشــا شده اســت؛ اما فعلیت آن مشروط به تحقق 
شرایطی است که ممکن است هنوز در خارج موجود نباشند. ازاین رو، این نوع قضایا 
برای احکامی که باید با تأمل، تدریج و بر اساس تحقق تدریجی شرایط اجرا شوند، 

مناسب ترند.
تحلیل تطبیقی دیدگاه محقق نائینی و محقق خویی  در این زمینه نشان می دهد که 
هر دو اندیشمند، با وجود تفاوت در سایر ابعاد تحلیل قضایای خارجیه، در خصوص 
ایــن امتیاز دیدگاه مشــترکی دارند و آن را یکی از تفاوت هــای بنیادین میان قضایای 
خارجیه و حقیقیه می دانند. این اشتراک نظر، بیانگر جایگاه برجسته و تأثیر عمیق این 

ویژگی در نظام استنباط احکام شرعی است.

اشکال و جواب
یکــی از نکات ظریف در بحــث هم زمانی جعل و فعلیت حکــم در قضایای 
خارجیه، پاسخ به اشکالی است که ممکن است در این زمینه مطرح شود؛ این اشکال 
چنین اســت که ایجاب )وجوب( به واسطۀ نفسِِ انشا فعلیت می یابد، هرچند وجوب 

متوقف بر وجود موضوع خارجی باشد.
محقق خویی  این اشــکال را با استدلالی دقیق پاسخ می دهد. او می‌گوید لازمۀ 
چنین فرضی آن اســت کــه »وجود« پس از »ایجاد« تأخّّر یابــد؛ امری که از منظر 
منطقی معقول نیست؛ زیرا مفهوم »ایجاد« و »وجود« به صورت مفهومی متلازم اند 
و نمی تــوان پذیرفت چیزی ایجاد شــود؛ ولی وجود آن تا مدتــی تحقق نیابد. برای 
روشــن تر شدن مطلب، محقق خویی  از نمونه های فقهی همچون مسئلۀ ملکیت در 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


108

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

باب وصیت و هبه بهره می گیرد تا نشــان دهد در نظام حقوقی - شــرعی نیز فرض 
جدایــی زمانِِ ایجاد از زمانِِ وجود نامعقول اســت و لذا در قضایای خارجیه فعلیت 

حکم هم زمان با انشا آن محقق می گردد.
در وصیت، ملکیت نسبت به فرد موصی له متأخر از انشای وصیت است و تنها در 
زمان مرگ وصیت کننده تحقق می یابد. علت این تأخر آن اســت که وصیت کننده، 
انتقال ملکیت را معلق بر مرگ خود انشــا کرده است، نه به صورت مطلق. ازاین رو، 
تحقق ملکیت تابع تحقق مرگ موصی اســت و معقول نیســت که ملکیت پیش از 

مرگ او پدید آید.
این مثال در تقابل با هبه قرار دارد؛ زیرا در هبه، انشا به صورت مطلق انجام می شود 
و درنتیجه، ملکیت بلافاصله پس از انشا فعلیت می یابد و نیازی به تحقق امر دیگری 

ندارد )خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۸(.
این تحلیل دقیق نشان می دهد که در قضایای خارجیه، زمان جعل و زمان فعلیت 
حکم یکســان است؛ اما این هم زمانی نه به این دلیل است که ایجاب به واسطۀ نفس 
انشــا فعلیت می یابد، بلکه به این دلیل است که در قضایای خارجیه، آمر تنها زمانی 
دست به انشای حکم می زند که موضوع آن با تمام شرایط و قیودش در خارج تحقق 
یافته باشــد. همین ویژگی از مهم ترین خصایص قضایای خارجیه اســت که آن ها را 
از قضایای حقیقیه متمایز می سازد و یکی از امتیازات برجستۀ این نوع قضایا به شمار 

می رود.

2/3/3. سببیت مجعوله یا غیر مجعوله
امتیاز دیگری که قضایای خارجیه نســبت به قضایای حقیقیه دارند، عدم جریان 
نزاع در مجعولیت سببیت است. این ویژگی ممتاز، از دیدگاه هر دو اندیشمند برجستۀ 
کید قرار گرفته است. مکتب نجف - محقق نائینی و محقق خویی  - مورد توجه و تأ
محقق نائینی در تبیین این امتیاز چنین استدلال می کند که نزاع معروف پیرامون 
ماهیت مجعول شــرعی، یعنی اینکه »آیا در هنگام تحقق اســباب، خودِِ مســببات 
مجعول شرعی  هستند یا اینکه مجعول، سببیتِِ سبب است«، اساساًً در قلمرو قضایای 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


109

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

حقیقیه مطرح می شود، نه در قضایای خارجیه. علت این امر آن است که در قضایای 
خارجیه، موضوع مفروض الوجود اســت و فرض تحقق آن در خارج از پیش مســلم 
است؛ بنابراین، زمینه ای برای طرح بحث از ماهیت مجعول )اعم از سبب یا مسبب( 

وجود ندارد.
به بیان دیگر، در قضایای خارجیه، تنها یک حکم شخصی وجود دارد که بر فرد 

خاصی حمل شده است )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۷۷/۱(.
برای روشن تر شدن موضوع، محقق نائینی مثال »به زید بگو عمر را بزن« را مطرح 
می کند. در چنین موردی، پرســش دربارۀ مجعول شرعی اساساًً موضوعیت ندارد؛ 
زیرا در این نوع قضایا، احکام و علم به اجتماع شــرایط حکم )مصالح(، موضوعیت 
پیدا نمی کنند. از ســوی دیگر، مصالح، اموری واقعی و تکوینی هستند که بر افعال 
مکلفین مترتب می شوند و مشمول جعل شرعی نیستند؛ بنابراین، در قضایای خارجیه، 

تنها حکم صادره باقی می ماند که به عنوان مجعول شرعی شناخته می شود.
محقق خویی  نیز با تأیید دیدگاه اســتاد خــود، تصریح می کند که نزاع معروف 
دربارۀ مجعولیت مســببات یا سببیت، تنها در قضایای حقیقیه جریان دارد. استدلال 
ایشــان بر این استوار اســت که در قضایای حقیقیه، آنچه مؤثر است، وجود خارجی 
موضوع حکم است؛ بر این اساس، بحث و نزاع شکل می گیرد که آیا جعل به مسبب 

تعلق دارد یا به سببیت )خویی ، ۱۳۶۸، ۱۲۷/۱(.
این تحلیل دقیق، یکی از وجوه تمایز اساســی میان قضایای خارجیه و حقیقیه را 
نشان می دهد و در استنباط احکام شرعی و تعیین دامنۀ مجعولات شرعی نقش مهمی 
ایفا می کند. از منظر روش شناختی، این تمایز به فقیه کمک می کند تا در مواجهه با 
قضایای خارجیه، از ورود به مباحث پیچیدۀ مجعولیت ســببیت که مختص قضایای 
حقیقیه است، اجتناب کرده و تمرکز خود را بر ماهیت حکم شخصی معطوف نماید.

2/4. تکامل نظریه توسط محقق خویی 
مرحوم خویی  علاوه بر سه تفاوتی که پیش تر بین قضایای خارجیه و حقیقیه بیان 

شد، به دو تفاوت دیگر میان این دو دسته از قضایا نیز اشاره می کند:

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


110

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

2/4/1. عدم تفاوت قضایای حقیقیه و خارجیه در عدم جواز تمسک به عام 
در شبهۀ مصداقیه

محقق خویی  در نخستین تحلیل تکمیلی خود، به این نکته ظریف اشاره می کند 
که علی رغم تفاوت های ماهوی میان قضایای خارجیه و حقیقیه، هر دو نوع قضیه در 

یک جهت مشترک هستند :عدم جواز تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه.
وی اســتدلال می کند که ممکن است تصور شــود در قضایای خارجیه، متکلم 
خود متکفل احراز انطباق عنوان عام بر مصادیق خارجی آن شده است؛ بنابراین ظهور 
کلام او، حتی اگر به صورت عام بیان شــده باشد، باید مورد تبعیت قرار گیرد، مگر 
آنکه علم به خروج موردی از تحت حکم عام وجود داشته باشد. با این حال، خویی  

این نظر را قابل دفع می داند.
اســتدلال او برای رد این تصور آن اســت که کیفیت استعمال عام در هر دو نوع 
قضیه یکســان است. در هر دو مورد، عنوان عام در مقام اثبات، به مثابه آینه ای برای 
افراد اخذ می شود چه افراد خارجی در قضایای خارجیه و چه افراد مقدر در قضایای 
حقیقیــه؛ به عبارت دیگر، تفاوت میان این دو نوع قضیه، تأثیری بر قاعدۀ عدم جواز 

تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه ندارد )خویی ، ۱۳۶۸، ۴۵۹/۱(.
2/4/2. تفاوت قضایای حقیقیه و خارجیه در تشکیل قیاس منطقی

وجــه تمایز دوم که محقق خویی  به آن اشــاره می کند، قابلیت تشــکیل قیاس 
منطقی است. از دیدگاه ایشان، تشکیل قیاس منطقی تنها در قضایای حقیقیه ممکن 
است، در حالی که در قضایای خارجیه چنین امکانی وجود ندارد. علت این امر آن 
اســت که در قضایای خارجیه، عنوانی که به عنوان موضوع قضیه اخذ شده، تأثیری 
در ثبوت حکم برای افرادش ندارد؛ بنابراین نمی توان آن را به عنوان حد وســط برای 

اثبات اکبر برای اصغر به کار برد.
کید می کند که در عالم اثبات می توان از قضایای خارجیه نیز  با این حال، خویی  تأ
قیاس تشکیل داد. برای مثال، اگر کسی بداند »هر کس در لشکر بوده است کشته 
شــده اســت«؛ اما ندانََد که آیا زید در بین لشکر بوده یا خیر، هنگامی که علم پیدا 
کند که زید نیز در لشکر بوده، به طور قطع نتیجه می گیرد که او نیز کشته شده است.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


111

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

این تحلیل دقیق محقق خویی  به روشن شدن یک ابهام مهم در بحث اشکال دور 
در شکل اول قیاس کمک می کند. ایشان معتقد است که اشکال مطرح شده در این 

زمینه ناشی از خلط میان قضایای خارجیه و حقیقیه است.
توضیــح آنکــه، در قضایای حقیقیه، توقف علم به نتیجه بــر علم به کلیت کبرا 
پذیرفته شــده است؛ اما علم به کلیت کبرا متوقف بر علم به نتیجه نیست؛ بلکه تابع 

دلیل خود است، چه آن دلیل عقلی باشد و چه شرعی.
در مقابل، در قضایای خارجیه، وضعیت متفاوت اســت: علم به کلیت کبرا در 
این نوع قضایا متوقف بر علم به ثبوت حکم برای هر فرد به خصوص از افراد موضوع 
است. از آنجا که موضوع نتیجه، فردی از افراد موضوع کبراست، علم به کبرا متوقف 
بر علم به نتیجه می شــود؛ اما علم به نتیجه متوقف بر علم به کلیت کبرا نیســت و از 

همان دلیل مقتضی حاصل می گردد.
محقق خویی  نتیجه می گیرد که اشــکال دور ناشی از این است که یک مقدمه 
مختص قضایای خارجیه به مقدمه ای ضمیمه شده است که مختص قضایای حقیقیه 

می باشد )خویی ، ۱۳۶۸، ۴۴۳/۱(.

3. نظرات خاص مرحوم نائینی در قضیۀ خارجیه
مرحــوم نائینــی در خصوص قضایــای خارجیه مباحثی مطرح کرده اســت که 
اختصاص به دیدگاه ایشــان دارد و مرحوم خویی  به آن ها اشــاره نکرده اســت. در 

ادامه، برخی از این مباحث مورد بررسی قرار می گیرند.

3/1. رابطۀ قضایای خارجیه و مجعولات شرعیه
یکــی از مباحث اختصاصی که محقق نائینــی در زمینۀ قضایای خارجیه مطرح 
کرده و محقق خویی  به آن نپرداخته اســت، بررســی رابطۀ میان قضایای خارجیه و 
مجعولات شــرعیه است. این تحلیل ظریف، نشان دهندۀ ژرف اندیشی محقق نائینی 

در فهم ماهیت قضایای مختلف و کاربرد آن ها در استنباط احکام شرعی است.
محقــق نائینی در تبیین این رابطه تصریح می کند که مجعولات شــرعی ماهیتاًً با 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


112

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

قضایای خارجیه متفاوت  هستند. وی توضیح می دهد که موضوعات احکام که محل 
نزاع در بحث مجعولات شــرعیه محسوب می شوند، عبارت اند از: »عناوین کلیه ای 
که به عنوان آینه ای برای مصادیقشان لحاظ می شوند؛ مصادیقی که به صورت مقدر 

فرض شده اند« )نائینی، ۱۳۷۶، ۲۷۸/۱(.
کید محقق نائینی بر نسبت میان موضوع و محمول در مجعولات  در این تحلیل، تأ
شــرعیه قابل توجه است. از دیدگاه وی، این نسبت شباهتی به نسبت علت و معلول 
دارد، هرچند بر اساس نظر خود دربارۀ نفی »جعل سببیت«، آن را حقیقتاًً از این باب 
نمی داند. با این حال، وی تصریح می کند که از نظر توقف و ترتب حکم، شــباهت 

وجود دارد.
این تحلیل، زمینه ساز ورود نائینی به بحث »شرط متأخر« می شود. او بیان می دارد 
که حقیقت نزاع در شرط متأخر به این بازمی گردد که برخی از اموری که در موضوع 
فرض شــده اند - چه به صورت جزئیه و چه شــرطیه - ممکن است متأخر از حکم 
تکلیفی یا وضعی باشند، به گونه ای که حکم بر بعضی از اجزای موضوع خود مقدم 

گردد.
این دیدگاه اختصاصی محقق نائینی، افق نوینی در تحلیل ساختار قضایا و نسبت 
آن ها با مجعولات شرعی می گشاید و نشان دهندۀ عمق تفکر وی در مباحث اصولی 

است.
چنین تحلیلــی نه تنها به فهم عمیق تر ماهیت قضایــای خارجیه کمک می کند، 
بلکه در حل مســائل پیچیده ای چون شــرط متأخر نیز راهگشــا است. این رویکرد 
تحلیلی، نمایانگر نوآوری محقق نائینی در گسترش مرزهای دانش اصول فقه است؛ 
نوآوری ای که بخشی از آن توسط شاگرد برجسته اش، محقق خویی ، دنبال شد؛ اما 

برخی ابعاد آن همچنان منحصراًً به اندیشۀ این فقیه نامدار اختصاص دارد.

3/2. امتناع واجب معلق بنابر خارجیه بودن قضایای خارجیه
محقق نائینی در بحث واجب معلق، اســتدلالی خاص بر اساس ماهیت قضایای 
خارجیه ارائه می دهد. ایشان معتقد است که واجب معلق در قضایای خارجیه ممکن 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


113

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

نیست، همان گونه که در قضایای حقیقیه نیز امکان پذیر نیست. به باور محقق نائینی، 
برهان امتناع واجب معلق در هر دو نوع قضیه یکسان است.

برای روشــن شدن استدلال خود، وی مثالی ارائه می کند: اگر مولا بفرماید »در 
مسجد کوفه هنگام طلوع فجر نماز بخوان«، در این حکم، طلوع فجر به عنوان امری 
مفروض الوجود در نظر گرفته شده است. امکان ندارد که طلوع فجر مفروض الوجود 
قرار داده نشــود و سپس تکلیف بر آن مقدم شود؛ زیرا این امر مستلزم محال خواهد 

بود.
کید می کند که همان طور که در عبارت »اگر زید آمد، اکرامش کن«،  ایشان تأ
تکلیف به اکرام مشــروط به آمدن زید اســت، در مثال »در مســجد نماز بخوان در 

هنگام طلوع فجر« نیز، تکلیف مشروط به تحقق طلوع فجر است.
برهان مشــروط بودن در هر دو نوع قضیه یکســان اســت و بر این اصل اســتوار 
اســت که هر قید غیراختیاری، مانند آمدن زید، حضور حاجیان یا طلوع فجر، باید 
مفروض الوجود در نظر گرفته شــود. محقق نائینی معتقد اســت کــه پس از اثبات 
مفروض الوجــود بودن این قیود، امکان ندارد تکلیف مطلق باشــد و وجوب پیش از 
تحقق شرط مقدم شود. به بیان دیگر، پیش از تحقق شرط و وجود موضوع، تکلیف 

و وجوب نمی تواند فعلیت یافته باشد )نائینی، ۱۳۷۶، ۱۸۸/۱(.
این اســتدلال نشــان می دهد که از دیدگاه محقق نائینــی، در قضایای خارجیه، 
موضــوع باید بالفعل موجود باشــد و تعلیق وجوب به شــرطی کــه در آینده محقق 
می شــود، با ماهیت این نوع قضایا ناسازگار اســت؛ بنابراین، واجب معلق که در آن 

فعلیت وجوب پیش از تحقق موضوع فرض شود، از منظر ایشان غیرممکن است.

4. نظرات خاص مرحوم خویی در قضیۀ خارجیه
4/1. موضوع و تخصیص در قضایای خارجیه

محقــق خویی  در تحلیل قضایای خارجیه، دیدگاه اســتاد خود، محقق نائینی را 
تکمیل کرده و توضیحات دقیق تری ارائه می کند. ایشان معتقد است که موضوع در 
قضایای خارجیه، حقیقت خود افراد خارجی است. این دیدگاه در امتداد نظر نائینی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


114

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

است که موضوع را شخص خارجی جزئی می دانست )نائینی، ۱۳۷۶، ۲۷۶/۱(.
محقق خویی  تصریح می کند که حتی اگر در ظاهر قضیه، یک عنوان جامع در 
موضوع اخذ شده باشد، این عنوان صرفاًً برای اشاره به خود افراد خارجی به کار رفته 
اســت، نه اینکه خود آن عنوان کلی موضوع حکم باشد. نمونه، وقتی گفته می شود 
»همۀ ســربازان حاضر در جنگ کشته شدند«، عنوان »سرباز« صرفاًً برای اشاره به 
افراد خاصی است که در آن جنگ حضور داشته اند و حکم مستقیماًً به همان افراد 

تعلق می گیرد.
بر اساس همین تحلیل، محقق خویی  نتیجۀ مهمی دربارۀ تخصیص در قضایای 
خارجیه استخراج می کند. ایشان می نویسد: »تخصیص در قضایای خارجیه همیشه 
به افراد مربوط است«. منظور او این است که تخصیص در این نوع قضایا همواره به 

برخی از افراد و اشخاص خارجی بازمی گردد، نه به عناوین یا مفاهیم کلی.
دلیــل این امر از دیدگاه محقق خویی  روشــن اســت: چون عمــوم در قضایای 
خارجیه ناظر به افراد خارجی است، نه عناوین کلی؛ بنابراین تخصیص نیز الزاماًً باید 
به همان افراد بازگردد؛ به عبارت دیگر، وقتی اصل حکم متوجه اشــخاص خارجی 
است، استثنا و تخصیص نیز طبیعتاًً باید ناظر به برخی از همان افراد باشد )خویی ، بی تا، 

.)۲۷۷/۵

4/2. وضعیت حکم در قضایای خارجیه
محقق نائینی در تحلیل قضایای خارجیه معتقد اســت که اگر حکمی برای چند 
شخص ثابت شــود، این امر صرفاًً اتفاقی است و ناشی از وحدت ملاک نیست؛ به 

عبارت دیگر، هر شخص دارای ملاک اختصاصی خود است.
برای مثال، اگر زید و عمرو هر دو در جنگ کشــته شدند، کشته شدن هر یک 
به دلیل ملاکی است که مختص همان شخص است و نه اینکه ملاکی مشترک میان 

آن ها وجود داشته باشد.
نکتۀ محوری در دیدگاه نائینی این است که در قضایای خارجیه، حتی اگر قضیه 
به صورت کلی بیان شود )مانند »هر کس در لشکر بود، کشته شد«(، در واقع معادل 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


115

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

مجموعه ای از قضایای شخصیه است؛ بنابراین، ملاک اصلی ورود حکم بر اشخاص 
است، نه بر عناوین کلی و تعدی حکم به دیگران صرفاًً اتفاقی است و ناشی از وجود 

ملاک مشترک نیست.
محقق خویی  ضمن پذیرش دیدگاه کلی نائینی دربارۀ ماهیت قضایای خارجیه، 
تحلیل دقیق تری از حکم در این نوع قضایا ارائه می دهد )نائینی، 1376، 276/1(. او حکم 

در قضایای خارجیه را به دو نوع تقسیم می کند:
نوع اول: حکم مطلق و غیرمعلق که زمانی صادر می شود که آمر )مولا( به وجود 
شرایط حکم علم داشته باشد. برای مثال، اگر مولا به عبد خود امر کند »آب به من 
بنوشــان«، این حکم مطلق اســت؛ زیرا مولا می داند که آب موجود است و عبد نیز 
قادر به انجام آن است. در این حالت، مناط اصلی صدور حکم، علم مولا به وجود 
شرایط است، نه لزوماًً وجود واقعی آن شرایط؛ به عبارت دیگر، اگر آمر به وجود شرط 
علم داشــته باشد، حکم صادر می شود، حتی اگر علم او مطابق واقع نباشد؛ اما اگر 
آمر به وجود شرط علم نداشته باشد، امکان ندارد حکم به صورت مطلق صادر شود، 

حتی اگر در واقع شرایط موجود باشند.
نوع دوم، حکم مشــروط است که زمانی صادر می شود که مولا به وجود شرایط 
علــم ندارد. برای مثال، اگر مولا به عبدش بگویــد: »اگر قدرت داری، آب به من 
بنوشان«. محقق خویی  تصریح می کند که این نوع حکم از جهت شرط با قضایای 

حقیقیه مشترک است؛ اما از جهت موضوع با آن ها متفاوت است.
کید  محقــق خویی  همچنین بر تمایز قضایای خارجیه از احکام شــرعی کلی تأ
دارد. از نظر او، قضایایی که متکفل بیان احکام شرعی کلی هستند، از سنخ قضایای 
حقیقیه اند، نه خارجیه؛ زیرا این احکام مختص یک شخص نیستند و مفاد آن ها اخبار 
یا انشائات متعدد به تعداد اشخاص و زمان ها نیست. بلکه این احکام مانند قوانین عام 
صادرشده از سوی اولیای امر، شامل انشائات نامحصور نسبت به اشخاص نامحصور 

هستند.
تفاوت اصلی دیدگاه خویی  با نائینی در این است که خویی  با تفکیک حکم به 
کید بر نقش محوری علم آمر، چارچوب نظری دقیق تری برای  مطلق و مشروط و تأ

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


116

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تحلیل قضایای خارجیه ارائه می دهد و مرز میان این قضایا و احکام شــرعی کلی را 
روشن تر می سازد )خویی ، 1368، 126/1(.

4/2/1. عناوین لحاظ شده در قضایای خارجیه
در ادامۀ تحلیل ماهیت حکم در قضایای خارجیه، محقق خویی  به نکتۀ مهمی 
کید دارد که حکم در این نوع قضایا صرفاًً متوقف بر دواعی مؤثر  اشاره می کند و تأ
در حکم به وجود علمی آنهاست، خواه این علم با واقع مطابقت داشته باشد یا خیر. 
به بیان دیگر، در قضایای خارجیه، حکم دایر مدار علم حاکم )آمر( است، صرف نظر 
از اینکه موضوع علم، مقارن با حکم باشد، متقدم یا حتی متأخر از آن )خویی ، 1368، 

.)224/1

4/3. نقش عنوان اخذ شده در موضوع قضیۀ خارجیه
از ســوی دیگــر، محقق خویی  بــه تحلیل نقش عنوان اخذ شــده در موضوع 
کید می کند که عنوانی که در موضوع قضیۀ  قضایای خارجیه می پردازد. ایشــان تأ
خارجیه اخذ می شــود، در ثبوت حکم برای افــراد دخالتی ندارد و نمی توان آن را 
به عنوان حد وســط برای اثبات محمول )اکبر( برای موضوع )اصغر( به کار گرفت. 
با این حال، امکان تشــکیل قیاس از این عنوان صرفاًً در عالم اثبات وجود دارد، نه 

در ثبوت حکم.
برای روشن شدن مطلب، محقق خویی  مثالی مطرح می کند: اگر شخصی بداند 
که »هر کس در لشکر معینی بوده، کشته شده است«؛ اما اطلاعی نداشته باشد که 
آیا زید نیز در آن لشــکر بوده است یا خیر، هرگاه بعداًً مشخص شود که زید نیز در 

میان آن لشکر بوده، طبیعتاًً علم به کشته شدن او نیز حاصل می شود.
این نمونه، مثالی از کاربرد قیاس در عالم اثبات و کشف است، نه در عالم ثبوت 
و واقع. محقق خویی  با تحلیل این مثال، روشــن می ســازد که اشکال مطرح شده بر 
شکل اول قیاس، مبنی بر مستلزم دور بودن آن، ناشی از خلط میان قضایای خارجیه و 
حقیقیه است. در قضایای حقیقیه، علم به نتیجه متوقف بر علم به کلیت کبرا است؛ 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


117

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ قضایای 
خارجیۀ محقق 

نائینی؟ره؟ و 
تکامل آن توسط 

محقق خویی؟ره؟ 

اما علم به کلیت کبرا هرگز متوقف بر علم به نتیجه نیست؛ بلکه تابع دلیل خود، اعم 
از شرعی یا عقلی، می باشد )خویی ، ۱۳۶۸، ۴۴۲/۱(.

این تحلیل دقیق نشــان می دهد که محقق خویی  با تفکیک میان عالم ثبوت و 
عالم اثبات و نیز با تبیین نقش عنوان در قضایای خارجیه، گامی مهم در تکمیل نظریه 
استاد خود، محقق نائینی برداشته و چارچوب نظری منسجم تری برای فهم و کاربرد 

قضایای خارجیه در استنباط احکام شرعی ارائه کرده است.

نتیجه گیری
پژوهــش حاضر به بررســی تکامل نظریۀ قضایای خارجیۀ محقق نائینی توســط 
محقــق خویی  می پردازد. یافته ها نشــان می دهد که محقــق خویی ، ضمن پذیرش 
چارچوب اصلی نظریۀ استاد خود، با نوآوری های قابل توجهی توانسته است آن را به 

سطحی از انسجام و کارآمدی ارتقا دهد.
هــر دو فقیه بر ماهیت اصلی قضایای خارجیه به عنوان احکامی که مســتقیماًً بر 
افراد خارجی بار می شود، اتفاق نظر دارند. همچنین در مسائلی همچون محدودیت 
دامنۀ شمول به افراد موجود و عدم تفاوت میان زمان جعل و فعلیت حکم نیز دیدگاه 

مشترکی ارائه کرده اند.
نوآوری هــای محقق خویی  در تکامل نظریۀ اســتاد خود، شــامل چند محور 
اساســی است. نخســت، وی حکم در قضایای خارجیه را بر اســاس علم آمر به 
شــرایط به دو دستۀ مطلق و مشروط تقسیم کرده است. همچنین، مناط اعتبار علم 
کید بر دائر مدار بودن حکم بر علم حاکم، به صورت دقیق تری تبیین  مــولا را با تأ
کرده اســت. یکی دیگر از ابتکارات او، تســری تأثیر علم آمر به قضایای حقیقیه 
اســت که نقطۀ عطفی در توســعۀ نظریۀ نائینی محسوب می شــود. محقق خویی  
نقــش عنوان در موضوع قضایــای خارجیه را با تفکیک میــان عالم ثبوت و عالم 
اثبات تحلیل کرده و از این طریق ابهامات موجود در این زمینه را رفع نموده است. 
علاوه بــر این، وی مســئلۀ دور در قیاس منطقی را با ارجاع اشــکال به خلط میان 
قضایای خارجیه و حقیقیه روشن ساخته و جایگاه تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


118

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

را با بهره گیری از مبانی قضایای خارجیه تبیین کرده است. سرانجام، او با ارزیابی 
متفاوتی نســبت به امکان واجب معلق، برخلاف نظر نائینی، امکان وقوع آن را در 

مواردی پذیرفته است.
این پژوهش نشــان می دهد که نظریۀ قضایای خارجیه در اندیشۀ اصولی مکتب 
نجف مســیری تکاملی را طی کرده اســت. محقق خویی  با وفاداری به چارچوب 
اصلی نظریۀ استاد، توانسته است این نظریه را گسترش دهد و کاربردهای عملی آن 
را در استنباط احکام شرعی افزایش دهد. این سیر تکاملی، پویایی و بالندگی اندیشۀ 
اصولی در مکتب نجف را نشان می دهد و بر اهمیت رابطۀ استاد و شاگرد در غنای 

کید می کند. علوم اسلامی تأ

منابع
 ارسطو. )1948م(. منطق ارسطو، تصحیح عبدالرحمن بردی. مصر: بی نا.

تفتازانی، مسعود بن عمر. )بی تا(، مختصر المعانی. قم: دارالفکر.
طوسی، نصیر الدین. )بی تا(، الجواهر النضید فی شرح تجرید الإعتقاد. تهران: انتشارات حکمت.

خویی، سید ابوالقاسم. )1368(. أجود التقریرات. چاپ دوم، قم: کتاب فروشی مصطفوی.
خویی ، سید ابوالقاسم. )بی تا(. محاضرات فی أصول الفقه. قم: طبع موسسة احیاء آثار السید الخویی .

سبزواری، ملاهادی. )1369(. منظومه، تهران: انتشارات ناب.
فاضل لنکرانی، محمد. )1381(. اصول فقه شیعه، قم: مرکز فقهی ائمه اطهار؟عهم؟.

فارابی، ابو نصر. )1408ق(. المنطقیات. قم: کتابخانه آیت الله مرعشی.
مطهری، مرتضی. )1388(، مجموعه آثار. تهران: صدرا.

نایینی، محمدحسین. )1376(. فوائد الأصول. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


119

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

References
 al-Fāḍil al-Lankarānī, Muḥammad. 2002/1381. Uṣūl Fiqh Shīʻah. 4th. Qom: Markaz Fiqh 
al-Aʻimmat al-Aṭhār.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
1997/1376. Fawāʼid al-Uṣūl. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-
Mudarrisīn.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 1989/1368. Ajwad al-Taqrīrāt (Taqrīrāt 
Baḥth al-Mīrzā al-Nāʻīnī). Qom: Maktabat al-Muṣṭafawī. 

al-Mūsawī al-Khuʾī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. n.d. Muḥāḍirāt fī Uṣūl al-Fiqh. Qom: 
Muʾassasat Iḥyā Āthār al-Sayyid al-Khuʼī. 

al-Sabzawārī, Mullā Hādī. 1990/1369. Manẓūmat. Tehran: Manshūrāt Nāb.

Al-Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn. al-Jawāhir al-Naḍīd fī Sharḥ Tajrīd al-Iʻtiqād. Tehran: Manshūrāt 
Ḥikmāt. 

Aristotle, 1948. Manṭiq Arasṭū. Edited by ʻAbd al-Raḥmān Bardī. Egypt.

Fārābī, Abū Naṣr. 1987/1408. Al-Manṭiqīyāt. Qom: Manshūrāt Maktabat Āyat Allāh al-
ʻUẓmā al-Marʻashī al-Najafī.

Muṭahharī, Murtaḍā (Shahīḍ Muṭahhari). 2009/1388. Majmūʻah Āthār. Tehran: 
Intishārāt-i Ṣadrā. 

Taftazānī, Masʻūd ibn ʻUmar. n.d. Mukhtaṣr al-Maʻānī. Qom: Dār al-Fikr. 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir




121

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Differentiating the Foundations of Judicial 
Jurisprudence from Enjoining the Good in 

ʿAllāmah Nāʾīnī’s Thought
Morteza Motahhari Fard 1  

1. Assistant Professor, Department of Islamic Jurisprudence and Law, Faculty of Theology and Islamic 
Studies, Meybod University; motaharifard@meybod.ac.ir;
https://orcid.org/0000-0002-5248-3089

Article Info ABSTRACT

Article Type:
Research Article

Article History: 

Received 05   August  
2025

Received in revised form 
18  November  2025  

Accepted 20  
November  2025  

Keywords:
ʿAllāmah Nāʾīnī, Judge, 
Enjoining the Good, 
Ḥisbah, Necessity.

According to the views of some jurists, one possible approach 
to facilitating the establishment of rulings in the chapter of al-
qaḍāʾ (judgement) is to draw upon the arguments related to 
amr bi al-maʿrūf (enjoining the good). The shared purposes 
of enjoining the good and judicial jurisprudence-such as pre-
venting disorder and promoting social order-together with the 
general and unrestricted nature of the arguments supporting 
enjoining the good and their potential for broad interpretation, 
offer such a possibility. This approach provides greater flex-
ibility for the jurist without subjecting him to the strict limit-
ations and conditions found in the specific evidences related 
to judging.
Differentiating or correlating the arguments of judging (adillah 
al-qaḍāʾ) and those of enjoining the good (amr bi al-maʿrūf) 
requires careful examination of their subjects, qualifications, 
foundations, and preliminaries. Within the context of imple-
menting the sharʿ and expanding governmental authority, this 
process can either extend or restrict the scope of power avail-
able to the Islamic ruler.

Cite this article: Motahhari Fard. M(2025). “Differentiating the Foundations of Judicial 
Jurisprudence from Enjoining the Good in ʿ Allāmah Nāʾīnī’s Thought”. 
Journal of Islamic Law and Jurisprudence; 40(3); 121-144. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72560.3030

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-5248-3089
mailto:motaharifardmorteza@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-5248-3089
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72560.3030


122

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Through a detailed examination of these arguments, and with a focus on the jurispruden-
tial views of ʿAllāmah Nāʾīnī, this study aims first to clarify the degree of argumentative 
coherence in correlating or distinguishing these two categories, and second to assess the 
consistency of ʿAllāmah Nāʾīnī’s jurisprudential and political framework-which advo-
cates for an expanded and active role of the sharʿ in governance and public administra-
tion, of which judging is a prime example-in relation to this issue.
The findings, based on a descriptive–analytical method and library research, indicate 
that ʿAllāmah Nāʾīnī regarded the arguments for judging (adillah al-qaḍāʾ) and those 
for enjoining the good (amr bi al-maʿrūf) as distinct in subject matter. In situations of 
necessity and emergency, he relied instead on the principle of preserving social order 
(qāʿidat ḥifẓ al-niẓām) and the principle of the guardianship of just believers (wilāyat 
ʿudūl al-muʾminīn). This reflects the exceptional nature of any departure from the specif-
ic conditions governing judgement. Accordingly, his jurisprudential approach remained 
strictly text-oriented and disciplined, avoiding any attempt to justify political concepts or 
tendencies through selective use of jurisprudential texts.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


123

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

مقالۀ پژوهشی

تمایز مبانی فقه القضا از امر به معروف در اندیشۀ علامه نائینی؟ره؟1
   1مرتضی مطهری فرد

1. استادیار گروه فقه و حقوق اسلامی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه میبد، میبد. ایران.
motaharifard@meybod.ac.ir :رایانامهhttps://orcid.org/0000-0002-5248-3089

 تاریخ دریافت: 1404/05/14
تاریخ بازنگری: 1404/07/28
تاریخ پذیرش: 1404/07/30

چکیده 
مطابــق آرای برخی فقها، یکی از راه های تســهیل در پایه ریزی احــکام تولی باب القضا، 
بهره گیری از ادلۀ امر به معروف اســت. مقاصد مشترک امر به معروف و امر قضا، ازجمله 
رفع و دفع هرج ومرج و اســتقرار هنجارها، همراه با عام و مطلق بودن ادلۀ امر به معروف و 
قابلیت تفســیر موســع آن ها، چنین فرصتی را فراهم می آورد؛ بدون آنکه قیود و شرایطی به 

اندازۀ ادلۀ خاص قضاوت پیش روی فقیه باشد.
تطبیــق یا تمییز ادلۀ قضــاوت از ادلۀ امر به معروف نیازمند دقــت در موضوع، قیود، مبانی 
و مبادی اســت؛ امری که می تواند در مقام اجرای شــرع و گسترش شئون حکومتی، برای 
حاکم اسلامی بســط یا قبض ید ایجاد کند. در این تحقیق، با توسل به مداقه در این ادله و 
تمرکز بر آرای فقهی علامه نائینی، این هدف دنبال می شــود تا اولًاً میزان قوام استدلالی در 

1. مطهری فرد، مرتضی)1404(. »تمایز مبانی فقه القضا از امر به معروف در اندیشــۀ علامه نائینی؟ره؟«. جستارهای 
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72560.3030 فقهی و اصولی. 11: 40 )3(. صص: 144-121.

 © 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-5248-3089

mailto:motaharifardmorteza@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-5248-3089
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.72560.3030


124

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تطبیق یا تمییز ادلۀ این دو مقوله روشن شود و ثانیاًً سازگاری منظومۀ فقهی و سیاسی علامه 
نائینی - که توسعۀ حضور فعال شرع در عرصۀ سیاست و تدبیر را ایجاب می کند و قضاوت 

از مصادیق آن است - در این مسئلۀ خاص مورد ارزیابی قرار گیرد.
یافته های این پژوهش که به روش توصیفی ـ تحلیلی و با مراجعه به منابع کتابخانه ای انجام 
شده، نشان می دهد که علامه نائینی ادلۀ قضا و امر به معروف را از یکدیگر به طور موضوعی 
متمایز می دانســته اند. ایشان در شــرایط اضطرار و ضرورت، از مجرای قاعدۀ حفظ نظام و 
ولایت عدول مؤمنان بهره می برده اند، امری که بیانگر استثنایی بودن امکان عدول از شرایط 
خاص قضاوت است. ازاین رو، مشی فقهی ایشان کاملًاً نص گرا و منضبط بوده و انگاره ها 
و تمایلات سیاسی خود را با محمل قرار دادن نصوص فقهی تئوریزه و تثبیت نمی کرده اند.

کلیدواژه ها: نائینی، قضاوت، امر به معروف، حسبه، اضطرار.

مقدمه
امر به معروف و نهی از منکر به عنوان فریضه ای بنیادین و زمینه ســاز برای تحقق 
دیگر فرایض الهی )حر عاملی، 1409ق، ۱۱۹/۱۶( و تأمین کنندۀ مصالح فردی و اجتماعی، 
جایــگاه والایی در اسلام و نزد فقهای اسلامی دارد )نوری همدانی، 1377، 21(. ادلۀ این 
دو فریضه، به دلیل پشتوانه های قرآنی، روایی و عقلی مستحکم و دلالت عام مدالیل، 
علاوه بر باب مســتقل امر به معروف و نهی از منکر، در ابواب مختلف فقه کاربرد 
یافته است. به ویژه استفاده از آن ها در ابواب اجتماعی و سیاسی در میان فقهای متأخر 
و معاصر بیشتر و مشهودتر است. عمدتاًً به کارگیری ادلۀ عام برای موضوعات خاص 
با تمسک به قاعدۀ »الأحکام تابعة للأسماء« صورت می گیرد؛ هرچند برای کشف 
صدق عنوان عمومات و مطلقات بر مصادیق، این تمســک به تنهایی کافی نیست و 

نیازمند توجهاتی جامع تر است )خادمی کوشا، 1399، 12(.
قضاوت یکی از موضوعات خاص است که فقها در تلاش برای پایه ریزی جامع 
احکام آن، هنگام مواجهه با قیود و شرایط متنوع، گاهی به عموماتی مانند ادلۀ امر به 
معروف تمسک می کنند و از آن ها برای حل مناقشات فقهی مرتبط با مسائل قضایی 
بهره می برند. اهمیت باب قضا از این جهت دوچندان است که اگرچه در لسان ادله، 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


125

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

سابقه ای دیرین دارد و الفاظ آن نوپدید و مستحدثه نیست؛ اما شرایط استنباط احکام 
و نیز اجرای آن برای فقها و مکلفان همواره با چالش ها و تنوعی خاص روبه رو بوده 

است.
بســط یا قبض ید، حضور یا غیبت امام معصــوم؟ع؟، نیازمندی به اذن خاص یا 
عام ایشــان، گســترۀ موضوعات مرتبط با قضاوت، دامنۀ دلالت لغوی و اصطلاحی 
قضاوت، شــرایط و صلاحیت های متصدیان امر قضا، نیازهای روز جامعه در دوران 
مدرن، ســاختارهای قضایی رســمی و پیچیده با حجم بــالای پرونده ها، انتظارات 
نوپدید از نهاد دین و احکام شریعت و آزمون کفایت جامعه از دین برای ادارۀ زندگی 
بشر، همگی ظرافت هایی را در استنباط احکام مربوط به قضاوت نزد فقیه می طلبند. 
سخنی گزاف نیست اگر این مسائل را در ادوار مختلف، در شمار مسائل مستحدثه 
قلمداد کنیم. این موارد بُُعد دیگری نیز برای تأمل فراهم می آورند. بُُعدی که مربوط 
به امکان تأثیر و تأثر نگرش های سیاســی و سیاست ورزی بر شریعت و ظرفیت منابع 

فقهی است.
این پژوهش، با توجه به مطالب پیشــین و با در نظر گرفتن فقدان پیشــینۀ تحقیق 
در این زمینه، نظرات علامه نائینی را به عنوان محور مرکزی برای بررسی نسبت ادلۀ 
باب القضا با امر به معروف قرار داده است. انتخاب دیدگاه های علامه نائینی بر این 
اساس استوار اســت که اندیشۀ ایشان به دلیل برجستگی مواضع سیاسی و اجتماعی 
در بســتر تاریخی مشروطه، این انتظار را ایجاد می کند که فقه باید در خدمت توسعۀ 
چتر سیاســت دینی در ادارۀ زندگی اجتماعی باشد. محور اصلی این توسعۀ سیاسی 
و اجتماعی فقه در عرصۀ حکمرانی، غالباًً از طریق باب قضا در لســان فقها تقریر و 
تحقق می یابد )فیرحی، ۱۳۸۲، ۲۱۳-۲۱۸(؛ بنابراین، بررسی چارچوب و مولفه های حاکم 
بر فقه القضای علامه نائینی، با توجه به این مختصات اندیشه ای، نه تنها از منظر یک 

فقیه سنتی، بلکه از منظر یک کنشگر و اندیشمند سیاسی نیز اهمیت دارد.
با مطالعۀ فقه القضای علامه نائینی، سؤالات مهمی در ذهن پژوهشگر پدید می آید 
که این مقاله متکفل پاسخ به بخشی از آن هاست. سؤال اصلی این پژوهش آن است 
که در اندیشۀ فقهی علامه نائینی، چه نسبتی بین ادلۀ فقه القضا و ادلۀ امر به معروف 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


126

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و نهی از منکر برقرار است؟ اهمیت این پرسش آشکار است و نیاز به توضیح مفصل 
ندارد. بنیان هایی که به اســتقرار امور قضایی می انجامند، متأثر از شرایطی هستند که 
در ابتدای این مسیر مقرر می شوند و امکان توسعۀ کمی و کیفی امور قضایی مستقیماًً 
تحت تأثیر این شرایط و قیود قرار دارد. حتی پیش بینی موفقیت ها یا نقصان های امور 

قضایی نیز با توجه به همین شرایط قابل تحلیل است.
چنان که در سال های ابتدایی انقلاب اسلامی ایران مشاهده شد، تصدی مناصب 
قضا توسط افراد غیر مجتهد از مسائل مورد اختلاف فقها بود؛ اعم از فقهایی که در 
حکومت اسلامی دارای ســمت نبودند و یا آنانی که دارای ســمت بوده و شرایط و 
محدودیت هــا را از نزدیک تجربه کرده بودند. برای نمونه، در مکاتبات امام خمینی 
با کمیسیون امور قضایی و حقوقی مجلس، ایشان تصریح می کنند که گرچه گزارۀ 
»علی یراه الحاکم« در باب تعزیرات مختص قضات واجد شرایط شرعی است؛ اما 
بر حسب ضرورت و با اجازه و نصب فقیه جامع الشرایط )ولی امر(، قضات می توانند 
به امر قضاوت بپردازند، هرچند مشــمول عنوان »حاکم شرع« نمی‌شوند )محقق داماد، 
1383، 225(. در مقابل، دبیر وقت شورای نگهبان تصریح می کند که حتی در شرایط 
اضطرار و ضرورت نیز نمی توان شــخصی را مجاز به امر قضاوت دانســت و در عین 
حال، نمی توان قیود و شرایط متفاوتی از لسان دلایل شرعی بر او بار نمود؛ امر قضاوت 
باید صرفاًً مطابق چارچوب های شرعی و تحت ضوابط »تعطیلی« یا »جواز بی چون و 

چرا« انجام شود )محقق داماد، 1383، 225(.
با عنایت به توضیحات فوق، مسئلۀ اصلی این مقاله چنین تبیین می شود: »علامه 
نائینــی بر چه مبنایی و با چه رویکردی، نســبت میان ادلۀ تصــدی قضا و ادلۀ امر به 

معروف و نهی از منکر را برقرار می کند؟«

1. امر به معروف و نهی از منکر و مبانی تشکیل حکومت
برخی لغویون حســبه را به معنای انکار و ســرزنش کســی در برابر کار زشــت 
معنــا کرده اند )ابن منظــور، 1416ق، ۱۶۴/۳(، در حالی که برخــی دیگر، معنای جامع تر 
و صریح تــری برای آن قائل شــده و آن را امر به معروف و نهــی از منکر نامیده اند 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


127

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

)طریحی، ۱۴۱۶ق، ۴۱/۲(. از منظر نزدیک به معنای لغوی، برخی فقها تشکیل حکومت 
اسلامی را مســتند به ضرورت اجرای امور حســبه دانســته و مبنای این امور را امر به 
معروف و نهی از منکر عنوان کرده اند )منتظری، ۱۴۰۹ق، ۲۵۹/۲(. آن ها در برخی موارد، 
روایــات مربوط به رفع احتکار از بازار توســط پیامبر اسلام؟ص؟ را نیز تأییدکننده این 
معنا دانسته اند )حر عاملی، ۱۴۰۹ق، ۴۰۳/۱۷(. امام خمینی حفظ نظامات جامعۀ اسلامی 
را از مصادیق روشن امور حسبیه دانسته و تحقق آن را جز از طریق تشکیل حکومت 
اسلامی ممکن ندانسته است )موسوی خمینی، بی تا، ۶۶۵/۲(. بر اساس این تعبیر عام، امور 
حســبیه شامل حفظ نظام، استقرار نظام قضایی و فصل خصومات است؛ چراکه در 
غیر این صورت، دادخواهی های خصوصــی موجب هرج و مرج و اختلال در نظام 

اجتماعی خواهد شد.
در اندیشــۀ علامه نائینی، نهی از منکر و بازداشت حاکمانی که به فسوق و کفر 
مبادرت می کنند، واجب و از ضروریات دین شــمرده شــده است )نائینی، ۱۴۲۴ق، ۷۵ 
و ۷۹(. روشــن اســت که تکلیف نهی از منکر، خود مســتلزم تکلیف دیگری است 
ـّه و رتق وفتق امور جاری امت و حفظ  و آن امر به معروف اســت؛ زیرا ولايات نوعی�
و نظم ممالک اسلامی، موســوم به »امور حســبیه«، نمی تواند تعطیل شــود. با ردع 
متولیان فاســق یا فاقد صلاحیت، صالحان باید به اقامۀ این معروف بپردازند، ازجمله 
از طریق تشــکیل حکومت یا نقش آفرینی در آن. نیابت فقهای عصر غیبت در این 
امور، به قدر متیقن و ثابت اســت، حتی با عدم ثبوت نیابت عامه در تمامی مناصب 
که از قطعیات مذهب امامیه محسوب می شــود )نائینی، ۱۴۲۴ق، ۷۵-۷۶(. در واقع، امر 
به این نقش آفرینی خود نوعی امر به معروف و نهی از منکر است؛ بنابراین، نمی توان 
نااهلان را از تصدی امور مهمی مانند قضاوت بازداشت و جامعه را از مراجعه به آن ها 
منع کرد، در حالی که بدیلی دارای اهلیت و صلاحیت برای امر قضا به نحو واقعی 

موجود نباشد.
علامه نائینی تصرفات ولایتی را برای اهل آن )امام معصوم یا نایب ایشــان( شرعاًً 
ثابت می داند و تصرفات فرد فاقد اهلیت را از مصادیق مداخله غیر متولی شــرعی به 
شمار می آورد که نامشروع و ممنوع است، مگر آنکه اذن از سوی کسی صادر شود 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


128

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

که ولایت بر اذن دادن در آن مورد داشــته باشــد، مانند نظارت بر موقوفات و موارد 
مشــابه )نائینی، ۱۴۲۴ق، ۷۷(. با این حال، ایشــان امور ذاتاًً ظالمانه را که از آن ها تحت 
عنوان تصرفات تملیکی یا استبدادی یاد می کند، غیرقابل اذن می داند )نائینی، ۱۴۲۴ق، 
۷۷( و اساساًً اذن معصوم در چنین مواردی محال و اذن غیر معصوم فاقد اعتبار است؛ 
بنابرایــن، تبلور امر به معروف و نهی از منکر در حکمرانــی را می توان از دو جهت 

تبیین کرد:
اول، در مواردی که امور ذاتاًً ظالمانه نیســت و تنها اهلیت متصدی محل مناقشه 

است، با اذن نایب امام، تصرفات متصدی از منکر به معروف تبدیل می شود.
دوم، در اموری که ذاتاًً ظالمانه  هستند، این امور همواره از مصادیق منکر هستند 
و تغییــر متصدی، قابلیت تبدیل آن ها به معروف را ندارد؛ در این موارد، وظیفۀ نایب 
امام قلع و رفع ید متصدی است و در صورت عدم امکان، نهی از آن یا کاهش آثار 

سوء آن لازم است.
بــا این تقریرات، آنچه در بدو امر به ذهن متبادر می شــود، اعتبار شــرایط امر به 

معروف و نهی از منکر بر بسیاری از شرایط حکمرانی است.

2. نسبت امر قضا با فروع حکمرانی و اندراج آن ذیل امر به معروف
بر اســاس نظریۀ تفکیک قوا در حکومت از ســوی علامه نائینــی، قوه قضاییه 
که متکفل امور قضایی اســت، از ارکان مهم حکمرانی محســوب می شود و باید از 
اســتقلال مطلق برخوردار باشــد. حتی می توان آن را به عنوان رکن اصلی حکومت 
اسلامی قلمداد کرد، چراکه اجرای شــریعت بیش از ســایر شئون حکومتی در قوه 
قضاییه تجلی یافته و مجتهدین واجد شرایط، اولویت تصدی آن را دارند )ر.ک: نائینی، 

1424ق، 138(.
با توجه به این توضیح و تعابیر پیشین دربارۀ پیوند امر به معروف و نهی از منکر با 
مبانی حکومت اسلامی، انتظار می رود امر قضا که شامل بخش زیادی از امور حسبیه 
است و بدون تردید از شئون حکمرانی به شمار می رود، از نظر علامه نائینی با امر به 
معروف و نهی از منکر تطبیق یابد. چنین تطبیقی موجب می شود مبادرت به اصل امر 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


129

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

قضایی شرعاًً موجه گردد و شرایط اجرای آن نیز تسهیل شود؛ به گونه ای که صرفاًً در 
حد طرح نظریات باقی نمانده و به عمل درآید؛ زیرا غرض شارع از امر به معروف و 
نهی از منکر، زایل کردن عینی فسوق و اقامه و استقرار واقعی معروفات است. با این 
حال، علامه نائینی برخلاف این انتظار، مواضع دیگری را اتخاذ کرده اند که توجه به 

آن ها اهمیت دارد.
»مقتضى الأصل عدم جواز القضاء ولا نفوذه... و لا يمكن إثباته بمطلقات الأمر 

بالمعروف و النهي عن المنكر ...
اصل، اقتضا می کند که قضاوت بدون شرایط لازم جایز نبوده و طبیعتاًً فاقد نفوذ 
شرعی اســت. اثبات جواز آن با تمسک صرف به اطلاقات امر به معروف و نهی از 

منکر ممکن نیست« )نائینی، 1446ق، ۲۹۳(.
ایشان در جای دیگر صریح تر می فرمایند:

»ولنّّكها بأجمعها مخدوشــة...فأنّّ القضاء لا يدخــل في عنوان الأمر بالمعروف 
والنهي عن المنكر...

تطبیق شــرایط امر به معروف و نهــی از منکر بر امر قضا مخدوش اســت؛ زیرا 
امور قضایی به صورت مستقیم تحت شمول این فریضه ها قرار نمی گیرند...« )نائینی، 

1446ق، 327(.
این در حالی است که برخی فقها در کاربست ادلۀ امر به معروف در باب القضا، 
دیدگاهی متفاوت با علامه نائینی داشــته اند. محقق حلی، با بررســی فروض نیاز به 
قاضی در بلاد و در شرایط حضور یا غیاب امام که مقتضی بررسی اذن عام یا خاص 
ایشــان اســت، درنهایت در غیاب خطاب و اذن امام، به »تعین« تکلیف قضاوت بر 
افراد ذی صلاح اشاره می کند؛ زیرا آن را از شئون امر به معروف می داند )حلی، 1408ق، 

.)۶۱/۴
شــهید ثانی در این زمینه می گوید: »وظیفة القضــاء من فروض الكفاية لتوقّّف 
النظام عليــه، أو لما يترتب عليه من الأمر بالمعروف والنهــي عن المنكر...«؛ یعنی 
وظیفۀ قضاوت یک فریضۀ کفایی است؛ زیرا یا نظام جامعه متوقف بر آن است یا امر 
به معروف و نهی از منکر بر آن مترتب می شود )عاملی، 1413ق، ۳۳۶/۱۳(. بر کسی که 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


130

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

طلب امام متوجه او نشــده و در عین حال خود را شایســتۀ قضاوت می داند، تصدی 
امر قضاوت مســتحب است و مراد از این »استحباب«، معرفی و عرضۀ خود به امام 
یا اقدام به قضاوت در زمان غیبت و همچنین در مواردی که اذن خاص شرط نشده، 

است؛ مجرای این استحباب، امر به معروف است )عاملی، 1413ق، ۳۳۶/۱۳(.
وجوب قضاوت نیز از مجرای امر به معروف برای زمان غیبت قابل استنباط است، 
زمانی که طلب و اذن امام برای قضاوت متصور نیست؛ در عین حال، تحصیل حق 
قضاوت مشروط به این است که اگر انحصار بر شخص مکلف وجود نداشته باشد، 
این وجوب به صورت کفایی است و در غیر این صورت، وجوب آن عینی خواهد بود 
)عاملی، 1413ق، ۳۳۶/۱۳(. البته اگر حکم به وجوب تصدی قضاوت بر کســی از باب 
وجــوب امر به معروف صادر شــود، در واقع از طریق مقدمۀ وجوب امر به معروف، 
وجوب قضاوت نتیجه گرفته شده است، نه به سبب نفس امر قضاوت؛ مضافاًً اینکه 
اســتحباب در این حالت قابل تصور نیســت؛ زیرا اگر خطاب و اذن امام عام باشد، 
قضاوت واجب کفایی اســت و اگر خاص باشــد، بر شخص واجب عینی می شود 

)گلپایگانی، 1413ق، ۷۱/۱(.
شیخ انصاری پس از طرح این بحث که قضاوت شخص غیر مجتهد جایز نیست، 
می گویــد: »اگر قضاوت با عدم تمکن از اعطای آن به مجتهد همراه باشــد، جایز 
اســت؛ زیرا ادله ای که حکم دادن با بینه را تجویز می کنند، عام هســتند و همچنین 
ادلۀ امر به معروف که از تقییدهای خاص معاف هســتند، مانند ادله ای که حکومت 
را از آن امام؟ع؟ یا نائب ایشــان می داند. منظور از نقش آنان مباشــرت در قضاوت 
نیســت، بلکه ایجاد بستر، ولایت و تسلطی اســت که امکان اجرای شئون قضاوت، 
مانند احضار مدعی علیه، الزام محکوم علیه به اجرای حکم و امثال آن، فراهم شود. 
از ســوی دیگر، آنچه دلالت بر وجوب رجوع بــه راویان حدیث یا تمیزدهندگان در 
حلال و حرام دارد، مشــروط به توانایی بر این امر است، هرچند همۀ این موارد خالی 

از اشکال نیست« )انصاری، 1415ق، ۴۱(.
در واقع، شیخ انصاری در حالت اضطرار عدول از شروط قضاوت، مانند اجتهاد 
را جایز می داند و حســب ظاهر، مســتند یا مؤید اصلی این نظر را اطلاق ادلۀ امر به 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


131

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

معروف می داند. همان طور که خود ایشــان تصریح کرده انــد، این دیدگاه خالی از 
اشکال نیست؛ زیرا چنانچه امری مبتنی بر اضطرار باشد، دیگر حتی نیاز به اذن نیست 
و اگر از اطلاق ادلۀ امر به معروف فقدان شرط اجتهاد در قضاوت فهمیده شود، دیگر 

بین حالت اضطرار و عدم اضطرار تفاوتی نباید وجود داشته باشد.
صاحب جواهر، با اینکه اشــتراط اجتهاد در قضاوت را نمی پذیرد و با اســتناد به 
کتاب و سنت و اطلاق آیاتی نظیر آیۀ ۵۸ سورۀ نساء و آیات ۸ و ۱۳۵ سورۀ مائده، 
حکم به حق و عدل از ســوی هر مؤمنی را صحیــح می داند )نجفی، بی تا، 15/40(، امر 
قضا را مســتقل از امر به معروف و نهی از منکر می شمارد؛ اما تمسک به آن را برای 
برون رفت از بن بســت های مربوط به شرایط متصدی امر قضا مفید می داند. در واقع، 
ایشــان معتقد اســت گاهی امر قضا مقدمه ای بر امر به معروف یا نهی از منکر است 
و درنتیجه، مقدمۀ واجب بر اســاس شرایطش از واجب اصلی تبعیت می کند. برای 
مثال، ذاتاًً فصل خصومت باعث می شــود طرفین دعوی از توهین، خشونت و دیگر 
امور منکر پرهیز کنند؛ بنابراین، امر قضا با این مقدمه، به آثاری مشابه دفع منکر منجر 
می شــود. همچنین در امور خانواده، قاضی با صدور حکــم به حفظ کیان خانواده 
اقدام می کند که این نیز به نوعی اثر مشابه امر به معروف دارد. تعابیر صاحب جواهر 

در این زمینه چنین است:
»و من ذلك ظهر لك أنه لا مناص عن القول باختصاص منصب القضاء من حيث 
إنــه كذلك بالإمام؟ع؟ و خطاب وجوبه متوجه إليه خاصة، و أما غيره فيســتحب له 
توليه منه لما فيه من الفوائد .و ربما يجب ذلك إذا كان مقدمة للأمر بالمعروف الذي 
هو واجب كفائي، لا من حيث كونه قضاء الذي قد عرفت اختصاص خطاب وجوبه 
بالإمــام؟ع؟ ... هرچند بر خلاف معصوم؟ع؟ دربارۀ دیگران، اصل بر اســتحباب 
قضاوت اســت و نه وجوب آن - به دلیل فوایدی که دارد - اما گاهی ممکن اســت 
قضاوت واجب شود، مشروط بر اینکه به عنوان مقدمه ای برای امر به معروف که یک 
واجب کفایی اســت، انجام گیرد، نه به خاطر قضاوت به خودی خود. همان طور که 
پیش تر بیان شــد، خطاب وجوب قضاوت اختصاص به امام؟ع؟ دارد« )نجفی، بی تا، 

.)40/40

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


132

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

3. اشکالات مرحوم نائینی به تطبیق قضاوت بر امر به معروف
خدشه ای که علامه نائینی به اقوال فوق الذکر دربارۀ استفاده از ادله و مجرای امر 
به معروف برای تصدی قضاوت وارد می کند، در چند محور قابل دسته بندی است:

3/1. عدم صدق اصدار رأی قضایی بر امر به معروف و نهی از منکر
مرحــوم نائینی یکی از وجوه تمایز میان امر به معروف و نهی از منکر با قضاوت 
را در »معلوم یا مجهول بودن موضوع و حکم« می داند. به این معنا که در قضاوت، 
موضوع اختلاف و حکم ناشی از آن در آغاز برای قاضی مجهول است و موضوع یا 
حکم آن دچار شبهه است )نائینی، 1446ق، 293(؛ بنابراین لازم است قاضی ابتدا نسبت 
به موضوع و حکم آن علم حاصل کند تا صدور رأی امکان پذیر شــود؛ اما در امر به 
معروف و نهی از منکر، از همان آغاز معلوم اســت که منکری واقع شده یا معروفی 

ترک شده است و آمر یا ناهی تنها وظیفۀ امر و نهی را بر عهده دارد.
این ســخن نیز خالی از اشــکال نیست؛ زیرا گاهی امر به معروف و نهی از منکر 
نیز مستلزم تدقیق در موضوع و حکم است. برای مثال، ممکن است بدانیم فردی در 
خانۀ خود مشروبات الکلی به مقدار زیاد نگهداری می کند؛ اما در اینجا شک داشته 
باشــیم که آیا او از میان مسلمانان است یا از پیروان ادیان دیگر که مصرف مشروبات 
الکلی برای آن ها حرام نیست و نیز روشن نباشد که مصرف آن برای استفادۀ شخصی 
است یا فروش. در چنین مواردی، از یک سو بی تفاوتی قبیح است و از سوی دیگر، 
وظیفــۀ نهی از منکر به دلیل فقدان علم تفصیلی نســبت به موضوع تحقق نمی یابد؛ 
بنابراین، لازم اســت تحقیقی حداقلی در خصوص شرایط صورت گیرد، به گونه ای 

که مصداق تجسس ممنوعه نیز قرار نگیرد.
به نظر می رســد کلام علامه نائینی دارای باطنی فراتر از آنچه بیان شده نیز باشد 
و اگر چنین مفهومی مدنظر باشد، اشکال ذکر شده در وجه تمایز ابرازی ایشان رفع 
می گردد. اگر ملاک، مجهول بودن موضوع و حکم باشــد، طبق مقتضای ســخن 
علامه نائینی، بین تکلیف »شروع به قضاوت« و »اصدار رأی« باید تفاوت قائل شد 

و آن را دو مقوله مجزا دانست.
اصل بر این اســت کــه در امر قضاوت، قاضی در ابتدا نســبت به موضوع مورد 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


133

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

خصومت یا اختلاف علم کامل ندارد و با همین فقدان احاطه، تکلیف به آغاز فرآیند 
قضاوت دارد؛ ســپس، هرگاه علم او کامل شــد، تکلیف به صــدور رأی نیز تحقق 
می یابــد؛ در غیر این صورت، قاضی موظف اســت در صدور رأی وقوف کند یا به 
دیگر مجاری حل دعوی، مانند قرعه، تمســک جویــد؛ راه حلی که وجود دارد؛ اما 

لزوماًً مطابق با واقعیت استحقاق مدعی یا منکر نیست.
در مقابل، در فریضتین امر به معروف و نهی از منکر، اصل بر این است که هنگام 
فقدان علم، تکلیفی متوجه آمر یا ناهی نیســت، مگر آنکه اماراتی با مصلحت نوعیه 
جهت کســب علم نسبت به موضوع و حکم فراهم شود و سپس اقدام به امر و نهی 

امکان پذیر گردد. در این صورت، سخن علامه نائینی وجیه و قابل قبول است.

3/2. تفاوت بین »اقامۀ معروف« و »امر به معروف«؛ تفاوت بین »ازالۀ منکر« 
و »نهی از منکر«

حکم قضایی، وعظ، ارشــاد، نصیحت یا عتاب نیســت. گفته شــده است که 
قضاوت جزئی از ریاســت بر امور است که ذاتاًً بر عهدۀ رسول خدا؟ص؟ و ائمه؟عهم؟ 
گذاشته شــده است )مشــکینی، 1381، 429(. علامه نائینی قضا را ولایت بر تصرف در 

جمیع امور حسبیه دانسته است )نائینی، 1446ق، 293(.
با تمرکز بر واژۀ »تصرف« به نظر می رســد که صدور حکم قضایی خود تحقق 
»اقامۀ معروف« و »ازالۀ منکر« است و نمی توان آن را به طور مستقیم بر امر به معروف 
و نهــی از منکر انطبــاق داد. وقتی قاضی حکمی صادر می کند که منطبق بر حق و 
عدالت اســت، گویی خود عملی معروف را انجــام داده و یا منکری را خاتمه داده 

است؛ این امر متفاوت است با صرف امر به انجام خیر یا نهی از منکر.
حکــم قاضی خود مقدمه ای برای اقدام به معروف اســت و نــه صرفاًً امر به آن. 
مضاف بر این، بســیاری از امور امر و نهی مصداق قضا نیســتند و بسیاری از احکام 
قضایی نیز مصداق امر به معروف و نهی از منکر به معنای متداول آن نیســتند. برای 
مثال، حکم به انجام عمل جراحی تطبیق جنســیت یک امر قضایی است که مقدمۀ 
بازیابی هویت جنسیتی یک شخص محسوب می شود و قطعاًً امر به معروف مصطلح 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


134

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نیست. همچنین گاهی حکمی قضایی صادر می شود؛ اما محکوم علیه از اجرای آن 
اســتنکاف می کند؛ در این موارد، امر خطاب به محکوم علیه جهت اجرای حکم، 
مصداق امر به معروف است؛ بنابراین شرایط متصور برای امر قضا باید بدون تمسک 
به معیارهای امر به معروف و نهی از منکر مورد بررسی قرار گیرد. چنانچه امر قضا به 
عنوان مقدمه ای برای اقامۀ معروفات یا ازالۀ منکرات قلمداد شود، لازم است بسته به 
مورد دربارۀ شرایط آن تأمل شود و در صورت وجود تردید، اصل بر عدم صلاحیت 

جاری گردد.
برخی فقها نیز با اســتناد به روایاتی در باب قضا، هرچند ضعیف، تلویحاًً »فصل 
خصومت« را از »معروفات« متمایز دانسته اند که این خود تأییدی بر مدعای پیشین 
محسوب می شــود. از امام صادق؟ع؟ روایت شده است: »أنه أوصى رجلا فقال ما 
اســتطعت من معروف تفعله فافعله و إياك أن تدخــل بين اثنين في خصومة إني لك 
النذيــر...«؛ یعنی مردی را نصیحت فرمود: »هر معروفی که می توانی انجام بده؛ اما 
از دخالــت در اختلاف بین دو نفر بپرهیز که مــن برای تو بیم دهنده ام...« )ابن حیون 

تمیمی مغربی، 1385ق، 539/2(.

4. نامگذاری قضات مصالحه با نام قضات امر به معروف در تقریرات معاصر
برخی فقهای معاصر واژۀ »قضاوت امر به معروف« را به کار برده اند که مفهومی 
شــبیه میانجیگری و تلاش برای صلح و ســازش دارد. در این نوع قضاوت، قاضی 
با انگیزه اصلاح اجتماعی وارد می شــود؛ اما حکمش الزام آور نیســت و بیشتر جنبۀ 
ارشادی دارد. وی بدون درخواست طرفین به حل اختلاف می پردازد تا از وقوع منکر 
جلوگیری و اجرای معروف را تســهیل کند. چنین شــخصی نیازی به شرایط خاص 
شرعی قضاوت ندارد و کافی است توانایی تشخیص معروف و منکر و تطبیق حکم 
کلی بر مصادیق جزئی را داشــته باشد. این مسئولیت جنبۀ عمومی دارد و نیاز به اذن 

خاص ندارد )تحریری، 30/10/1402(.
این تقریر از قضاوت به نظر می رسد تنها از نظر لفظی با قضاوت مصطلح شرعی 
اشتراک داشته باشد و نمی تواند مدخلی برای تطبیق امر قضا با امر به معروف و نهی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


135

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

از منکر محســوب شود؛ زیرا قضاوت همواره با »حکم« همراه است و بدون صدور 
حکم، سایر اقدامات تخصصاًً خارج از تعریف قضاوت قرار می گیرند. صدور حکم 
ناشــی از ولایت یا جایگاه ولایت در صدور حکم، رکن مهمی در تعریف قضاوت 
است )نائینی، 1446ق، 292(. با این حال، برخی فقها با توسعۀ معنای »ید« در مرتبۀ یدی 
امر به معروف و نهی از منکر، آن را کنایه از مطلق قدرت دانســته اند )نوری طبرســی، 
1408ق، 295/12( و سیاست جنایی کلی اسلام را - که قضاوت نیز بخشی از آن است 
- قابل درج تحت عنوان امر به معروف و نهی از منکر قلمداد کرده اند )حاجی ده آبادی، 

.)80 ،1383
از ســوی دیگر، موضوع »قضــاوت امر به معروف« که در لســان برخی فقهای 
معاصر مطرح شــده اســت، اخص از موضوع قضــاوت به معنای عام آن اســت و 
نمی تواند در اســتنباط یا تطبیق شــرایط قضاوت به کار رود؛ زیرا یکی از شرایط مهم 
تطبیق موضوعات خاص بر عمومات و اطلاقات، صدق عرفی عناوین بدون دخالت 

زمان است )قائینی، 1424ق، 95/1( و در این مورد، چنین صدق عرفی وجود ندارد.

5. امکان ســنجی عدول از شــرایط قضاوت در ضرورت بدون تمســک به 
ادلۀ امر به معروف و نهی از منکر

تمایز ادلۀ امر به معروف و نهی از منکر با امر قضا در اندیشۀ علامه نائینی، پرسشی 
مهــم را پیش می آورد: در صورت عدم تمکن از مهیا شــدن افراد ذی صلاح مطابق 
با کامل ترین شــرایط مندرج در نصوص، موضع ایشان در شرایط اضطرار چیست و 

مستند ایشان کدام است؟
علامه نائینی برای پاســخ به این پرســش، ســه وجه برای عدول ناگزیر از برخی 
شــرایط قضاوت در حالت اضطرار و کمبود قضات واجد شرایط مطرح می کند؛ اما 
درنهایت هیچ یک را قابل قبول نمی داند. این ســه وجه و استدلال های ایشان چنین 

است )نائینی، 1446ق، 336-335(:
اول؛ می توان ماهیت قضا را بدون تصرف باقی گذاشت و شروط و قیود وارده را 
به دو دســتۀ رکنی و غیررکنی تقسیم نمود. در این چارچوب، شرط اصلی و اساسی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


136

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

قضاوت »توان بر فصل خصومت با علم« دانسته می شود و سایر قیود در صورتی لازم 
و ضروری خواهند بود که امکان فراهم آوردن آن ها وجود داشــته باشد؛ بنابراین، در 

شرایط اضطراری می توان از برخی قیود غیررکنی اغماض کرد.
دوم؛ علامــه نائینی برای جمع بین واقعیات حالت ضرورت و شــرایط نصوص، 
چنین تصور می کنند که اگر ماهیت امر قضا و کاربست شرایط آن، متناظر با امتثال 
تکالیف نظامیه و کفاییه باشــد که برای رفع هرج و مرج به هر حال باید امتثال شود، 
فقدان اذن مانع انجــام آن تکلیف نخواهد بود )مانند اذن ولی در انجام امور میت(. 

این راه حل به ویژه زمانی قابل پذیرش است که مجرای آن مستقلات عقلیه باشد.
سوم؛ یکی از راهکارها، استناد به تناظر قضاوت با ماهیت امور حسبه است. از این 
منظر، تحقــق صلاحیت کامل متصدی امر قضایی به اندازۀ ضرورت اصل امر لازم 
نیست. این بدان معنا نیست که از شرایط قضاوت عدول شود؛ زیرا شروط قاضی برای 
قضاوت جنبۀ ترتیبی دارند و نه عرضی. به این معنا که اگر فقیه جامع الشرایط موجود 
باشد، او صالح است؛ اما در صورت نبود وی، نوبت به عادل غیر مجتهد می رسد و 
این ترتیب صلاحیت نســبت به همۀ مؤمنین ادامه می یابد. تعلق اذن معصوم؟ع؟ به 

افراد واجد شرایط قضاوت نیز به همین ترتیب، جنبۀ ترتیبی دارد و نه عرضی.
پاسخ مرحوم نائینی به وجوه فوق الذکر چنین است:

ـّا الأوّّل فلانه تخرّّص بالغيب لأنّّه من أين علم  »ولا يخفــى ما في الوجوه طرّّاًً، أم�
ركنية بعض القيود دون الآخر، مع أن ظاهر القيد هو القيدية المطلقة. وأمّّا الثاني: فلما 
عرفت سابقاًً من أنّّ القضاء ليس واجباًً كفائاًًي مع أن تعذر الإذن لا يوجب بقاء القضاء 
المصطلح، لأنّّ ما يســتقل العقل بلزوم وجوده هو رفع الخصومة وهو لا يتوقّّف على 
الحكم لإمكان رفعها بالصلح بين المترافعين قهراًً. وبهذا يجاب عن الثالث أيضاًً، فإنّّ 
ما هو الحســبي هو رفع الخصومة لا القضاء المصطلح وهو إقامة البيّّنة أو الحلف أو 
سائر موازين القضاء ثمّّ الحكم، مع أنّّه بناءًً عليه لا فرق بين الموضوعات مطلقاًً وبين 

الأحكام«  )نائینی، 1446ق، 336(.
مرحوم نائینی در پاســخ به وجه اول معتقدند که تقســیم بندی قیود به »رکنی« و 
»غیررکنی« از لسان دلیل کشف نمی شود و از ظاهر نصوص هیچ تفاوتی میان انواع 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


137

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

قیود مشــاهده نمی گردد؛ بنابراین چنین تقســیم بندی صرفاًً گمان و حدس است و 
بــه دلیل آنکه گمان و حدس حجیت ندارد، عمل به آن نیز جایز نیســت و اصل بر 
حرمت است. ایشان در این خصوص به آرای فقهای پیشین همچون آخوند خراسانی 
کید  )آخوند خراســانی، بی تا، 308/1( و سبحانی )سبحانی،1420ق، 265/2( اشاره می کنند و تأ
می نماینــد که حجیت ظن مطلق برخلاف ظن خاص که شــارع آن را جعل کرده، 

مردود است )نائینی، بی تا، 46/2(.
در مورد وجه دوم، مرحوم نائینی معتقدند که امر قضا به معنای شرعی و مصطلح، 
واجب کفایی نیست و نمی توان صرفاًً به دلیل تعذر در اذن یا شرایط قضاوت، استمرار 
کید می کنند که بین قضاوت مصطلح شرعی و فصل  آن را واجب دانست. ایشان تأ
خصومت هــای روزمره میان افراد جامعه تفــاوت وجود دارد؛ آنچه عقل به ضرورت 
وجود آن حکم می کند، قضاوت عرفی و حل و فصل اختلافات روزمره اســت، نه 
قضاوت خاص شــرعی. افزون بر این، این نوع قضاوت عرفی لزوماًً به حکم شرعی 
مصطلح نیاز ندارد و گاه به طور طبیعی موجب رفع ترافع، خصومت و مصالحه می شود.

با عنایت به پاسخ مرحوم نائینی به قسم دوم، پاسخ به وجه سوم نیز روشن می شود. 
کید می کنند که قضاوت شرعی نباید با امور حسبه یکسان انگاشته شود؛ بلکه  ایشان تأ
آنچه از امور حســبه است و تعطیل آن با مقاصد شرعی ناسازگار است، صرفاًً شامل 
»فصل خصومت« می شــود که نیازی به تشریفات و الزامات قضاوت شرعی مانند 
بینه، سوگند و اصدار حکم ندارد و در این زمینه تفاوتی میان اختلافات موضوعی و 
حکمی نیست؛ بنابراین، تمسک به ضرورت و اضطرار از طریق این راهکارها از نظر 
علامه نائینی پذیرفته نیست و ایشان راه حل و استدلال دیگری برای مواجهه با شرایط 

اضطراری ارائه می کنند.

6. تأثیر قاعدۀ »حفظ نظام« و »ولایت عدول مؤمنان« بر شرایط قضاوت
علامه نائینی معتقد اســت که اگر ولایت عام فقیه به طور مطلق ثابت شــود، به 
استثنای برخی امور خاص مانند اقامۀ نماز جمعه که گفته می شود مختص امام؟ع؟ 
اســت، در صورتی که رجوع به او برای اموری که حفظ نظام بر آن ها متوقف است 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


138

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

ممکن نباشــد، اعتبار مباشرت یا اجازۀ فقیه ساقط می شــود. دلیل آن این است که 
حفظ نظام، واجب عقلی مستقل است و ملزومات آن بر همه لازم می گردد؛ بنابراین 
تا زمانی که فرد عادلی قادر به انجام آن باشــد، مســئولیت به عهدۀ او اســت و در 
صورت نبود چنین فردی، هر کسی که توان انجام آن را داشته باشد مکلف به انجام 

آن است )نائینی، 1373ق، 330/1(.
در امــوری که حفظ نظام کلان مســتقیماًً بر آن ها متوقف نیســت؛ اما ازجمله 
معروفات، فصل خصومات یا صدور فتوا در احکام کلی به شمار می روند، گاهی از 
تناســب حکم و موضوع چنین استنباط می شود که ولایت فقیه تنها به نظر و اجتهاد 
او تعلق دارد و عدالت نیز به طور موضوعی ملازم اعتبار آن اســت. در این صورت، 
اگر فقیه در دسترس نباشد، هیچ کس حق جانشینی او را ندارد؛ بنابراین، برای مثال، 
بر غیر فقیه جایز نیست که فتوا دهد یا قضاوت کند. از سوی دیگر، گاه ولایت فقیه 
ناشــی از عدالت، رهبری یا حکومت او است، یعنی اجتهاد در اصل موضوع دخیل 
نبوده است. در چنین مواردی، مؤمنان عادلی که مورد وثوق باشند، مکلف به انجام 
آن اند و در صورت تعذر آن ها، همۀ مؤمنان باید نسبت به انجام آن اقدام کنند )نائینی، 

1373ق، 330/1(.
به طــور کلــی، اموری که از نظر شــریعت، وجوب آن ها در همــۀ زمان ها مورد 
کید است و در لسان دلیل، اعتبار شخص خاصی مشاهده نمی شود، با وجود فقیه،  تأ
اولویت انجام آن ها با اوســت؛ این اولویت ممکن اســت به دلایل مختلف باشد: به 
این دلیل که ولایت فقیه بر امور با ادلۀ عمومی ثابت شده یا به دلیل اینکه فقیه، قدر 
متیقن صالحان برای تصدی امور در میان مســلمین اســت، یا اینکه مباشرت او مانع 
هرج و مرج و بی نظمی در تصدی مناصب می شود. در این حالت، مباشرت، اذن یا 
نیابت فقیه اعتبار می یابد و در صورت تعذر، به ترتیب، عادلان و سپس همۀ مسلمانان 
مکلف به انجام آن اند. نکتۀ مهم این است که واجب بودن این امور با در نظر گرفتن 
متصدی خاص - حتی به نحو ترتیبی - منافی نیست، همان طور که وجوب آن ها با 

ساقط شدن به سبب فقدان فقیه، در صورتی که شرط باشد، منافات ندارد.
بنا بر مواضع علامه نائینی دربارۀ قاعدۀ حفظ نظام و قاعدۀ ولایت عدول مؤمنان، 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


139

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

ابتدا باید امر قضاوت را بر اســاس ماهیت، متعلــق و موضوع مورد قضاوت تفصیل 
داد تا بتوان در مواجهه با موانع و معاذیر، برای شــرایط و الزامات آن راه حل مناســب 
یافــت. به این نحو که اگر برخی مصادیق قضاوت، بــه لحاظ موضوع یا ماهیت، با 
حفظ نظام مرتبط باشد، قاعدۀ حفظ نظام موجب ساقط شدن برخی شروط تصدی 
منصب قضا خواهد شد؛ هرچند رعایت ترتیب تصدی - ابتدا فقیه، سپس عادلان و 
درنهایت مومنان مورد وثوق - همچنان ضروری است؛ اما اگر موضوعات قضاوت از 
موارد ملازم با حفظ نظام نباشد، نمی توان از شرایط اختصاصی قضاوت عدول کرد؛ 
بنابراین اگر لســان ادلۀ اجتهاد را شــرط اصلی معرفی کند، باید حکم به تعطیلی آن 
کید بر عدالت، می توان در این فقره نیز شرایط تصدی  موارد داده شود. در صورت تأ

منصب قضا را محدود و تضییق نمود.

نتیجه گیری
یافته های پژوهش حاضر در بررســی تطبیقی آرای علامه نائینی درباره فقه القضا 
و نســبت آن با فریضۀ امر به معروف و نهی از منکر، نشان دهندۀ تمایزات بنیادین در 
مبانی و چارچوب های هر یک از این دو حوزه اســت. می توان این نتایج را در چند 

محور اصلی خلاصه کرد:
1. ماهیت متفاوت نهادهای شــرعی:  علاوه بر تفاوت موضوعی و صدق عنوان، 
قضاوت از منظر علامه نائینی نهادی ولایی اســت که نیازمند شــرایط خاصی مانند 
اجتهاد و اذن شرعی است. در مقابل، امر به معروف و نهی از منکر تکلیفی عام برای 

همۀ مکلفین است و نیاز به شرایط خاص ولایی ندارد.
2. تفــاوت در مبانی اســتنباط:  ادلۀ مربوط بــه قضاوت در منظومۀ فکری علامه 
نائینی مبتنی بر نصوص خاص و با دقت نظر در قیود و الزامات آن اســت، به طوری 
که رعایت مدالیل و شرایط مرتبط، برای ایشان اصالت دارد. در حالی که ادلۀ امر به 
معروف و نهی از منکر دارای مدلولی عام و فراگیر است و مقاصد آن بیشتر ناشی از 

روح این ادله در کل نظام فقهی و اسلامی است تا صرفاًً الفاظ آن.
3. تمایز در کارکرد اجتماعی :  نهاد قضاوت دارای کارکردی الزام آور، انتظام بخش 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


140

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و با ضمانت اجرایی اســت، در حالی که امر به معروف و نهی از منکر بیشــتر جنبۀ 
ارشادی، توصیه ای و جامعه سازانه دارد.

4. رویکرد به شرایط اضطرار:  علامه نائینی راه حل های پیشنهادی دیگر فقها برای 
عدول از شرایط قضاوت را در موارد اضطرار نمی پذیرد. او تنها در چارچوب ضوابط 
شــرعی و با تفصیل در شــئون امر قضــا و با توجه به ضرورت هــای عملی و کمبود 
قضات، در صورتی که صدق اختلال نظام نماید، عدول از شرایط را از مجرای قاعدۀ 
حفظ نظام مجاز می داند؛ اما این امر صرفاًً در حد رفع حاجت اســت و نه به عنوان 

یک قاعدۀ مستمر.
این پژوهش نشــان می دهد که علامه نائینی با دقت ویژه ای ساحت های مختلف 
فقهی را تفکیک کرده و از خلط مباحث قضاوت با امر به معروف پرهیز کرده است؛ 

رویکردی که هم در بعد نظری و هم در بعد عملی آثار مهم و قابل توجهی دارد.

پیشنهاد پژوهشی
بنا به نتایج این تحقیق، پایبندی علامه نائینی به نصوص و قیود مربوط به قضاوت 
به عنوان یکی از شــئون حکمرانی و عدم تمســک وی به ادلۀ امر به معروف به عنوان 
مجرای آسان تر، نشان می دهد که شریعت در صورت اجرای »منضبط و قاعده مند« 
می توانــد کارآمــدی و تعالــی خود را حفظ کند. این گزاره همســو بــا این دیدگاه 
هشدارآمیز ایشان اســت که، استبداد دینی ممکن است به اقتضای مقام با اسم و در 
پوشش حفظ دین، حق و باطل را در هم آمیزد و آیه شریفه وََ لا تََلْْبِِسُُوا الْْحََقََّ بِِالْْباطِِلِِ وََ 
نْْتُُمْْ تََعْْلََمُُون را مانند مخاطبان اولیۀ آن نادیده بگیرد )نائینی، 1424ق، 64(؛ 

َ
تََكْْتُُمُُوا الْْحََقََّ وََ أَ

لــذا محدودیت های پیش روی نظام اسلامــی، مانند ناترازی تعداد قضات با وظایف 
قوۀ قضائیه، نمی تواند با ایجاد استثنائات موقت یا عناوین ثانویه بر احکام مرتفع شود.

ایــن محدودیت هــا تنها زمانی قابل رفع اســت کــه اسلام به صــورت »جامع« 
پیاده سازی شــود؛ به این معنا که ساختار تربیت نیروی علمی، جذب قضات واجد 
شــرایط، جامعه پذیری آموزه های اسلامی، تقنین و سیاست گذاری اجرایی، همگی 
بــا توازنی منطبق بر حقیقت اسلام پایه ریزی شــوند. در چنین شــرایطی اســت که 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


141

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تمایز مبانی فقه 
القضا از امر به 

معروف در اندیشۀ 
علامه نائینی؟ره؟

ظرفیت های بالای اسلام در بخش‌های مختلف حکمرانی به ظهور خواهد رسید.
بر این اساس، محورهای پژوهشی کلی زیر پیشنهاد می شود:

• تحقیق و تحلیل نســبت فرامتن و متن اندیشه‌های فقهای ادوار در موضوعات 
خاص.

• رفع تعارض های درونی موجود در اندیشۀ فقها، مانند کشف نسبت میان توسعۀ 
حکومت عملی دین و محدودیت های زمینه ای نظری آن که ملازم با استنباط احکام 

است.
• آسیب شناسی فرآیند اجتهاد در امور حکومتی و تمییز برداشت های اصیل دینی 

از استنباط های کارکردگرایانه، عوامانه، سیاست زده و مستبدانه از آموزه های شرعی.

منابع
قرآن کریم

آخوند خراسانی، کاظم. )بی تا(. كفاية الأصول. قم: مؤسسة آل البيت؟عهم؟.
ابن حیون تمیمی مغربی، ابوحنیفه. )1385ق(. دعائم الاسلام، قم: مؤسسه آل البیت؟عهم؟.

ابن منظور، محمدبن مکرم. )1416ق(. لسان العرب. بیروت: دارالکفر للطباعه و النشر و التوزیع.
انصاری، مرتضی. )1415ق(. القضاء و الشهادات. قم: کنگره جهانی بزرگداشت شیخ انصاری.
 https://eshia.ir/feqh/:تحریری، محمدباقر. )1402(. درس خارج فقه. قابل دسترسی در

14021030/Default.htm/archive/text/Tahriri/feqh/1402
حاجی ده آبادی، محمدعلی. )1383(. امر به معروف و نهی از منکر و سیاســت جنایی. نشــریه 

حقوق اسلامی، 1)1(، 108-77.
حر عاملی، محمد بن الحسن. )1409ق(. وسائل الشیعه، قم: مؤسسه آل البیت؟عهم؟.
حلی، نجم الدین )محقق حلی(. )1408ق(. شرایع الاسلام، قم: مؤسسه اسماعیلیان.

خادمی کوشــا، محمد علــی. )1399(. روش بهره گیری از عمومات و مطلقات در حلّّ مســائل 
مستحدثه، جستارهای فقهی و اصولی، 6)2(، 32-7.

سبحانی، جعفر. )1420ق(. الموجز في أصول الفقه. قم: مؤسسة الإمام الصادق؟ع؟.
طریحی، فخرالدین. )1416ق(. مجمع البحرین، تهران: مرتضوی.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


142

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

عاملی، زین الدین بن علی )شــهید ثانی(. )1413ق(. مسالک الافهام الی تنقیح شرایع الاسلام، 
قم: مؤسسه المعارف الاسلامیه.

فیرحی، داوود. )۱۳۸۲(. نظام سیاسی و دولت در اسلام، تهران: سمت.
قائینی، محمد. )1424ق(. المبسوط فی فقه المسائل المعاصره. قم: مرکز فقهی ائمه اطهار؟عهم؟.

گلپایگانی، سیدمحمدرضا موسوی. )1413ق(. کتاب القضاء، تقریر سیدعلی حسینی میلانی. قم: 
دارالقرآن الکریم.

محقق داماد، سیدمصطفی. )1383(. قواعد فقه بخش جزایی. تهران: مرکز نشر علوم اسلامی.
مشکینی، میرزا علی. )1381(. مصطلحات الفقه، قم: الهادی.

منتظرى، حسینعلى. )1409ق(. دراسات فی ولایه الفقیه و فقه الدولة الاسلامیه. قم: تفکر.
موســوی خمینی، ســیدروح الله. )بی تــا(. کتاب البیــع. تهران: مؤسســه تنظیم و نشــر آثار امام 

خمینی؟ره؟.
نائینی، میرزا محمدحســین. )1424ق(. تنبيه الأمة و تنزيه الملة، قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه 

علمیه قم.
نائینی، میرزا محمدحسین. )1373ق(. منیة الطالب فی حاشیه المکاسب، تهران: مکتبه المحمدیه.

نائینی، میرزا محمدحســین. )1446ق(. موســوعة العلامه المحقّّق النائیني جزءالاربعون، تقریر 
الشیخ موسی الخوانساري. قم: الإدارة العلیا للحوزات العلمیة.

نائینی، میرزا محمدحسین. )بی تا(. اجود التقریرات، مقرر سیدابوالقاسم خوئی. قم: مصطفوی.
نجفی، محمدحســن. )بی تا(. جواهرالاسلام فی شرح شــرائع الاسلام، تحقیق عباس قوچانی. 

بیروت: داراحیاء التثراث العربی.
نوری طبرســی، میرزا حسین. )1408ق(. مستدرک الوسائل و مستنبط المسائل، قم: مؤسسة آل 

البیت؟عهم؟.
نوری همدانی، حســین. )۱۳۷۷(. امر بــه معروف و نهی از منکر، ترجمه اشــتهاردی. قم: دفتر 

تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


143

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

References

The Holy Qurʼān.

 al-ʻĀmilī, Zayn al-Dīn Ibn ʻAlī (al-Shahīd al-Thānī). 1992/1413. Masālik al-Afhām ilā 
Tanqiḥ Sharāʻiʻ al-Islām. Qom: Mūʻassasat al-Maʻārif al-Islāmīyya.

al-Anṣārī, Murtaḍā Ibn Muḥammad Amin (al-Shaykh al-Anṣārī). 1994/1415. al-Qaḍā 
wa al-Shahādāt. Qom: al-Muʻtamar al-ʻĀlamī Bimunasabat al-Ḍhikrā al-Miʻawīyya al-
Thānīyya li Mīlād al-Shaykh al-Aʻẓam al-Anṣārī. 

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
2003/1424. Tanbīyat al-ʼUmmat wa Tanzīyat al-Millat. Qom: Būstān-i Kitāb-i Qom 
(Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i Islāmī-yi Ḥawzi-yī ʿIlmīyyi-yi Qom).

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
1953/1373. Munyat al-Ṭālib fī Ḥāshīyat al-Makāsib. 1st. al-Maktabat al-Muḥammadīyah. 

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī).  
2025/1446. Mawsūʻat al-ʻAllāmah al-Muḥqiq al-Nāʼīnī, Juzʼ al-Arbaʻūn. Transcripted 
by al-Shaykh Mūsā al-Khāwnsārī. Qom: al-Idārat al-ʻUlyā lil Ḥawzāt al-ʻIlmīyat.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). n.d. 
Ajwad al-Taqrīrāt. Taqrīrāt al-Sayyid al-Khuʼī). Qom: Muṣṭafawī.

al-Ḥillī, Najm al-Dīn Jaʻfar Ibn al-Ḥasan (al-Muḥaqqiq al-Ḥillī). 1987/1408. Sharāʻiʻ al-
Islām fī Masāʼil al-Ḥalāl wa al-Ḥarām. Qom: Muʼassasat  Ismāʻīlīyān.                   

al-Ḥurr al-ʻĀmilī, Muḥammad Ibn Ḥasan. 1988/1409. Tafṣīl Wasāʼil al-Shīʻa ilā Taḥṣīl 
al-Masāʼil al-Sharīʻa. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ a-lturāth.

 al-Kurāsāni, Muḥammad Kāzim (al-Ākhund al-Khurāsānī). n.d. Kifāyat al-Uṣūl. Qom:
.Muʾassasat Āl al-Bayt li Iḥyāʾ al-Turāth

al-Maghribī al-Tamīmī, Nuʻmān Ibn Muḥammad (Ibn Ḥayyūn). 1965/1385. Daʻāʻim al-
 Islām wa Ḍhikr al-Ḥalāl wa al-Ḥarām wa al-Qaḍāyā wa al-Aḥkām ʻan Ahl Bayt Rasūl
 Allāh ʻalayh wa ʻalayhim Afḍal al-Salām. 2nd. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ
.al-Turāth

al-Mishkīnī al-Ardabīlī, al-Mīrzā ʻAlī. 2002/1381. Muṣṭalaḥāt al-Fiqh. Qom: al-Hādī.

Al-Muntaẓirī, Ḥusayn ʻAlī. 1988/1409. Dirāsāt fī Wilāyat al-Faqīh wa Fiqh al-Dawlat 
al-Islāmīyah. Qom: al-Markaz al-ʻĀlimī lil Dirāsāt al-Islāmīyah.

al-Mūsawī al-Gulpāygānī, al-Sayyid Muḥammad Riḍā. 1992/1413. Kitāb al-Qaḍā. Qom: 
Dār al-Qurʼān al-Karīm.

al-Mūsawī al-Khumaynī, al-Ṣayyid Rūḥ Allāh (al-Imām al-Khumaynī).n.d. Kitāb al-
.Bayʻ. Tehran: Muʼassasat  Tanẓīm wa Nashr Āthār al-Imām al-Khumaynī

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


144

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

 al-Najafī, Muḥammad Ḥasan. n.d. Jawāhir al-Kalām fī Sharḥ Sharāʻiʻ al-Islām. Edited
.by ʻAbbās al-Qūchānī. Beirut: Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī

Al-Nūrī al-Hamidānī, Ḥusayn. 1994/1377. Amr bih Maʻrūf wa Nahy az Munkar. 
Translated by Ishtihārdī. Qom: Būstān-i Kitāb-i Qom (Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i 
Islāmī-yi Ḥawzi-yī ʻIlmīyyi-yi Qom).

al-Nūrī al-Ṭabrasī, al-Mīrzā Ḥusayn (al-Muḥaddith al-Nūrī). 1987/1408. Mustadrak al-
Wasāʻil wa Mustanbaṭ al-Masāʻil. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ al-Turāth.

al-Qāʼinī, Muḥammad. 2003/1424. al-Mabsūṭ fī Fiqh al-Masāʼil al-Muʻāṣirat. Markaz-i 
Fiqhī-yi Aʻimmi-yi Aṭhār (A.S).

al-Subḥānī al-Tabrīzī, Jaʻfar. 1999/1420. Al-Mūjaz fī Uṣūl al-Fiqh. Qom: Muʼasassat al-
Imām al-Ṣādiq.

 al-Ṭurayḥī, Fakhr al-Dīn Ibn Muḥammad. 1995/1416. Majmaʻ al-Baḥrayn. 3rd. Tehran:
.al-Maktabat al-Murtaḍawīyya li Iḥyāʼ al-Āthār al-Jaʻfarīyya

Fīraḥī, Dāwūd. 2003/1382. Niẓām-i Sīyāsī wa Dawlat dar Islām. Tehran: Samt.

Ḥājī Dih Ābādī, Muḥammad ʻAlī. 2004/1381. Amir bih Maʻrūf wa Nahy az Munkar wa 
Sīyāsat-i Jināyī. Nashrī-yih Ḥuqūq-i Islāmī, 1 (1), 77-108. 

Ibn Manẓūr, Muḥammad Ibn Mukarram. 1995/1416. Lisān al-ʻArab. Beirut: Dār al-Fīkr. 

Khādimī Kūshā, Muḥammad ʻAlī. 2020/1399. Rawish-i Bahrih Gīrī az ʻUmūmāt wa 
Muṭlaqāt dar Ḥall-i Masāʼil Mustaḥdithah. Justār-hāyi Fiqhī wa Uṣūlī, 6(2), 7-32. 

Muḥaqqiq Dāmād, Sayyid Muḥammad. 2004/1383. Gawāʼid Fiqh, Bakhsh-i Jazāyī. 
Tehran: Nashr-i ʻUlūm-i Islāmī.

Taḥrīrī, Muḥammad Bāqir. 1981/1402. Dars al-Khārij; https://eshia.ir/feqh/archive/text/
Tahriri/feqh/1402/14021030/Default.htm.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


145

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Analyzing Mīrzā Nāʿīnī’s Innovative Principle of 
Appealing to the General (ʿĀmm) in Case-Specific 

Doubts through the Principle of Precaution in Furūj
 MohammadJavad Safaee rad 1  

1. Researcher in the Medical Jurisprudence Department of the Imams Jurisprudential Center . Qom. 
Iran. mjsafaee62@gmail.com; https://orcid.org/0009-0003-3087-9562

Article Info ABSTRACT

Article Type: 
Research Article
Article History: 

Received 21  April 2025

Received in revised form 
28 October  2025  

Accepted 28 October  
2025

Keywords:
Principle of Precaution 
in Furūj, Appealing 
to the General in 
Case-Specific Doubts, 
Principle of Muqtaḍī 
and Māniʿ, General and 
Doubtful Cases.

With the advancement of modern artificial insemination tech-
niques in the contemporary era, determining the legal ruling 
(ḥukm al-sharʿī) on this phenomenon has become a subject of 
extensive discussion among jurists. One of the most import-
ant arguments supporting the prohibitive (manʿ) position is the 
principle of precaution (iḥtiyāṭ), which has long been invoked 
in the jurisprudential chapter of marriage (nikāḥ). In explaining 
the Principle of Precaution in Furūj (private parts), in addition 
to Qurʾānic verses and narrations, one of the theoretical foun-
dations that can substantiate this principle is Mīrzā Nāʿīnī’s in-
novative rule concerning the application of the general (ʿāmm) 
to case-specific doubts (shubuhāt al-miṣdāqīyyah), which he 
employed in several jurisprudential contexts.
Using a library-based research method, this study first explicates 
Nāʿīnī’s principle, examining its textual bases and the jurispru-
dential branches to which it applies. It then presents and evaluates 
the related critiques and objections. The findings indicate that 
the aforementioned principle lacks both reliable evidence and 
demonstrable customary implication (mulāzamāt ʿurfīyyah). 

Cite this article: Safaeerad. M(2025). “Analyzing Mīrzā Nāʿīnī’s Innovative Principle 
of Appealing to the General (ʿĀmm) in Case-Specific Doubts through 
the Principle of Precaution in Furūj”. Journal of Islamic Law and 
Jurisprudence; 40(3); 145-174. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.71625.2973

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0009-0003-3087-9562
mailto:mjsafaee62@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-3087-9562
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.71625.2973


146

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Although its practical outcome resembles that of appealing to the general (ʿāmm) in 
case-specific doubts and the principle of cause and impediment (qaʿidat al-muqtaḍī wa 
al-māniʿ), it differs from them in both nature and foundation. Therefore, this principle 
cannot be regarded as a valid theoretical basis for the Principle of Precaution in Furūj.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


147

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

مقالۀ پژوهشی

بررسی قاعدۀ ابداعی محقق نائینی در تمسک به عام در شبهات 
مصداقیه با تطبیق بر اصل احتیاط در فروج1

   1محمدجواد صفایی راد
mjsafaee62@gmail.com:1. پژوهشگر گروه فقه پزشکی مرکز فقهی ائمه اطهار؟عهم؟  قم. ایران.رایانامه

https://orcid.org/0009-0003-3087-9562

تاریخ دریافت: 1404/02/01
تاریخ بازنگری: 1404/08/06
تاریخ پذیرش: 1404/08/06

چکیده
با پیشرفت روش های نوین تلقیح مصنوعی و گسترش آن در دوران معاصر، حکم شرعی این 
پدیده مورد بحث و بررسی فقها قرار گرفته است. از مهم ترین مستندات دیدگاهِِ منع، اصلی 
احتیاطی اســت که از دیرباز در باب نکاح مورد استناد بوده است. در تبیین »اصل احتیاط 
در فروج«، افزون بر آیات و روایات، یکی از دلایلی که می تواند به عنوان پشــتوانۀ این اصل 
مورد توجه قرار گیرد، قاعده ای است که محقق نائینی در برخی از صور تمسک به عام در 

شبهات مصداقیه ابداع کرده و آن را در پاره ای از فروع فقهی تطبیق داده است.
در این پژوهش که به شــیوۀ تحقیق کتابخانه ای انجام گرفته اســت، پس از توضیح و تبیین 
این قاعده و بررسی مستندات و فروع فقهی قابل انطباق با آن، نقدها و اشکالات مربوط نیز 

1 . صفایی راد، محمدجواد)1404(. »بررسی قاعدۀ ابداعی محقق نائینی؟ره؟ در تمسک به عام در شبهات مصداقیه با 
تطبیق بر اصل احتیاط در فروج«.  جستارهای فقهی و اصولی. 11: 40 )3(. صص:176-145.

 https://doi.org/10.22034/jrj.2025.71625.2973

 © 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0009-0003-3087-9562

https://orcid.org/0009-0003-3087-9562
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.71625.2973


148

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

مطرح و ارزیابی شده است. درنهایت، نتیجه گرفته شده که قاعدۀ مزبور نه دلیل و مستند 
قابل اعتمادی دارد و نه ادعای ملازمۀ عرفیه در مورد آن قابل اثبات است. هرچند نتیجۀ این 
قاعده از نظر ثمره، با نتیجۀ تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه و قاعدۀ مقتضی و مانع مشابه 
است؛ اما از نظر ماهیت و مبنا با آن دو تفاوت دارد؛ ازاین رو، این قاعده نمی تواند مستندی 

برای اصل احتیاط در فروج به شمار آید.
کلیدواژه ها: اصل احتیاط در فروج، تمســک به عام در شبهۀ مصداقیه، قاعدۀ مقتضی و 

مانع، تمسک به عام در موارد مشکوک.

مقدمه
مسئلۀ تمسک به عام در موارد شبهۀ مصداقیه از دیرباز در علم اصول مورد بحث 
و گفت وگو بوده و بیشتر محققان با آن مخالفت کرده اند )آخوند خراسانی، ۱۴۰۹ق، ۲۲۱(.
برخــی از بزرگان تلاش کرده اند بــا ارائۀ راه حل هایی، این مشــکل را به نحوی 
برطرف کنند. تمسک به استصحاب عدم ازلی برای نفی عنوان خاص و استفاده از 
قاعدۀ مقتضی و مانع ازجمله مهم ترین این راه حل هاســت که البته هر یک، در کنار 

موافقان، مخالفانی نیز دارد )خوئی، ۱۴۲۲ق ، مباحث الالفاظ، ۲۰۳/۲؛ نائینی، ۱۴۱۸ق، ۴۰۵(.
مرحوم نائینی که از صاحب نظــران و بنیان گذاران مکتب اصولی در عصر خود 
به شمار می آید، در این زمینه ابتکاری ارائه کرده و قاعده ای نو تأسیس نموده است. 
هرچند این قاعده عنوان و مبحث مستقلی ندارد؛ اما در لابه لای کلمات ایشان مطرح، 
تحکیم و مســتند شــده و حتی در برخی فروع فقهی نیز بر آن تطبیق صورت گرفته 
اســت تا آنجا که در پاره ای از موارد، فتوای ایشان بر اساس این قاعده، مخالف نظر 

مشهور صادر شده است.
به نظر می رسد همین امر که قاعدۀ مزبور عنوان مستقلی نیافته، سبب شده است 
که در آثار بســیاری از محققان معاصر مورد غفلت واقع شود؛ هرچند در نوشته ها و 

تقریرات شاگردان و مُُقرِِّران ایشان، مورد تبیین، نقد و اشکال قرار گرفته است.
از ســوی دیگر، با گســترش روزافزون پدیدۀ تلقیح مصنوعی در جامعه، بحث و 
گفت وگو پیرامون حکم شــرعی صور مختلف آن نیز روزبه روز توســعه یافته است. 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


149

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

بررسی این مســئله از جنبه های گوناگون در قالب کتاب ها، مقالات، سخنرانی ها و 
همایش های علمی در دسترس قرار دارد.

یکــی از اصولی که به عنوان قاعــدۀ اولیه در این مبحث مطرح می شــود، اصل 
احتیاط در فروج است؛ اصلی که از دیرباز در میان فقها مورد توجه بوده است. برای 
مستندســازی این اصل در میان متأخران، افزون بر آیات و روایات، در برخی آثار به 

قاعدۀ ابداعی محقق نائینی نیز تمسک شده است.
در واقع، آنچه مدنظر محققان در بحث تلقیح مصنوعی بود، تأسیس اصلی است 
که در صورت عدم دســت یابی به حکم شرعی معتبر، بتواند به عنوان مرجع و قاعدۀ 
کلی در این مســئله مورد استناد قرار گیرد. باید توجه داشت که هرچند این مسئله از 
موارد شــبهات حکمیۀ تحریمیه است و بنابر قاعده، اصل اولی در آن بر برائت است 
)آخوند خراســانی، ۱۴۰۹ق، ۳۳۸(؛ اما بسیاری از فقهای قدیم تصریح کرده اند که به سبب 
اهمیت ویژۀ مســئلۀ انساب و برای جلوگیری از تداخل نسب، تزلزل بنیان خانواده و 
پیامدهای مشابه، شــارع مقدس در باب نکاح و فروج دستور به احتیاط داده است. 
ازاین رو، در موارد شــک در فروع این باب - ازجمله مسئلۀ تلقیح مصنوعی - اصل 

اولی بر احتیاط و عدم جواز دانسته شده است.
در آثــار فقهــای معاصر، برای مستندســازی اصل احتیاط در فــروج تقریرهای 
گوناگونی ارائه شده است که - جز آیات قرآن - عمدتاًً بر پایۀ روایاتی استوارند که 
دستور به احتیاط در باب نکاح داده اند )سیستانی، ۱۴۲۸ق، ۷۰ـ۸۰(. در برخی منابع، تقریر 
دیگری از این اصل ذکر شــده که مســتند به قاعده ای است که محقق نائینی آن را 

ابداع کرده است )سیستانی، ۱۴۲۸ق، ۶۹(.
ایــن قاعدۀ ابداعی - که محقق نائینی از آن بســیار دفاع کــرده و در مواردی بر 
اســاس آن برخلاف نظر مشهور فتوا داده اســت - قاعده ای عام به‌شمار می آید که 
قابلیت تطبیق در فروع گوناگون ابواب فقهی را دارد. در ادامه، به برخی از این موارد 

اشاره خواهد شد.
چنان که پیش تر اشــاره شد، پیشــینه ای از تحقیق و نقد مستقل دربارۀ این قاعده 
یافت نمی شود؛ زیرا این قاعده کمتر در آثار اصولی به صورت رسمی مطرح شده و 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


150

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تنها در برخی نوشته ها و تقریرات شاگردان و مُُقرِِّران محقق نائینی مورد بیان و نقد قرار 
گرفته است. ازاین رو، این نوشتار با بررسی تقریرات منتشرشده از محقق نائینی در پیِِ 

ارائۀ بیانی دقیق و منسجم از این قاعده است.
ازاین رو، پس از بیان قول مشــهور در مسئلۀ احتیاط در فروج، ابتدا قاعدۀ ابداعی 
محقق نائینی با توجه به پیشــینه ای که منجر به پیدایش آن شده است، تبیین و تقریر 
می شــود. سپس با بررسی مستندات قاعده، تفاوت آن با سایر قواعد مشابه و ثمرات 

فقهی آن در ابواب گوناگون فقه، در پایان به نقد و ارزیابی آن پرداخته ایم.

1. اصالة الاحتیاط در فروج
در باب اصل عملی در نکاح، دو دیدگاه عمده در کتب فقهای اصحاب مطرح 
اســت. دیدگاه مشهور بر این است که اصل عملی بر احتیاط استوار است، در حالی 
که گروهی دیگر با خدشه وارد کردن بر ادلۀ احتیاط، اصل را بر برائت قرار داده اند.

در آثار قدمای اصحاب، موارد متعددی دیده می شود که تصریح به احتیاط شده 
اســت )حلی، ۱۳۸۸ق، ۵۹۷؛ کرکی، ۱۴۱۴ق، ۳۲۶/۱ و ۳۰۳/۴ و ۱۲۸/۶؛ اردبیلی، ۱۴۰۳ق، ۱۱۸/۱۰؛ 

فاضل اصفهانی، ۱۴۱۶ق، ۱۱۶/۷؛ بحرانی، ۱۴۰۵ق، ۳۲۶/۲(.
در برخی دیگر از کتب، احتیاط به صورت اولویت و رجحان ذکر شــده اســت 

)حلی، ۱۳۸۷ق، ۱۶۶/۳؛ عاملی، ۱۴۱۴ق، ۴۱/۳؛ عاملی، ۱۴۱۳ق، ۴۰۴/۷(.
مرحوم صاحب وسائل، عنوان باب ۱۵۷ از ابواب مقدمات نکاح را »باب وجوب 
الاحتیاط في النکاح فتوی و عملًاً زیادة علی غیره« ذکر کرده است که نشان دهندۀ 

فتوای ایشان در این زمینه است )حر عاملی، ۱۴۰۹ق، ۲۵۸/۲۰(.
این اصل در آثار معاصرین مورد خدشه قرار گرفته و با بررسی و استقصای ادله ای 
که می تواند دلیل بر آن باشــد، درنهایت ناقص و ناتمام دانســته شــده است )قائینی، 

۱۴۲۴ق، ۲۹۶/۱؛ فاضل لنکرانی، ۱۳۸۷، ۳۳؛ مرتضوی، ۱۳۹۸، ۸۲؛ سیستانی، ۱۴۲۸ق، ۶۹(.
مهم ترین دلیلی که برای اصل احتیاط در فروج اقامه شــده، تمســک به روایات 
اســت. هرچند در برخی آثار به شــهرت نیز استناد شــده؛ اما به نظر ناقص و ناتمام 
می رســد )مرتضوی، ۱۳۹۸، ۱۰۰(. از ســوی دیگر، روایات دال بر احتیاط – به گونه ای که 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


151

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

رعایت آن لازم و واجب باشد - نیز از نظر دلالت با مشکل مواجه اند )سیستانی، ۱۴۲۸ق، 
۷۰ـ۸۰(.

بــا این حال، نمی توان انکار کرد کــه روایات متعددی بر رجحان احتیاط در این 
مسئله مؤید هستند و به عبارت دیگر، رجحان آن قابل انکار نیست؛ چنانکه در کتاب 
جواهر نیز به این امر تصریح شــده اســت )نجفی، ۱۴۰۴ق، ۱۷۸/۳۰(. به نظر می رسد در 
میان قدمای اصحاب نیز این قاعده به همین نحو مطرح بوده و پس از علامه، عباراتی 

از برخی اصحاب دلالت بر لزوم آن دارد )قائینی، ۱۴۲۴ق، ۳۰۶/۱(.
مرحوم نائینی که از بزرگان و مبتکران در علم اصول به شمار می رود، قاعده ای در 
باب برائت ابداع کرده اند که در بحث اســتصحاب نیز به آن اشــاره و از آن استفاده 
شده اســت. مفاد این قاعده که در ادامه به صورت تفصیلی بررسی خواهد شد، آن 
اســت که هرگاه حکم شــارع بر یک عنوان وجودی مترتب شده باشد، برای تحقق 
آن حکم، احراز عنوان ضروری اســت و در غیر این صــورت، حکم به عدم صادر 

می شود.
ایشان این قاعده را در پاره ای از موارد فقهی و اصولی به کار برده اند که در برخی 
موارد، منجر به نتایجی خلاف مشــهور شــده و خود به آن ملتــزم بوده اند. یکی از 
مهم ترین تطبیقات این قاعده، مسئلۀ اصل احتیاط در فروج است که نائینی در اینجا 

نیز از آن استفاده کرده و حکم به احتیاط داده است.

2. قاعدۀ ابداعی محقق نائینی
مفــاد و خلاصۀ قاعده ای که مرحوم نائینی تأســیس کرده اند آن اســت که اگر 

حکمی بر عنوان وجودی معلق باشد، این دلالت بر دو نوع حکم دارد:
حکم واقعی: حکمی که بر اســاس واقع آن عنوان صادر می شــود و ترتب آن بر 

واقع عنوان است.
حکم ظاهری: حکمی که ظاهراًً بر احراز و اثبات آن عنوان مترتب است و بدون 

احراز عنوان، این حکم ظاهری ثابت نبوده و منتفی است )نائینی، ۱۳۵۲، ۱۹۵/۲(.
در واقع، مرحوم نائینی کلام شــارع را به دو انشــاء تحلیل کرده اند: یکی حکم 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


152

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

واقعــی که از مدلول مطابقی حاصل می شــود و دیگری حکم ظاهری که از مدلول 
التزامی استفاده می گردد )شاهرودی، ۱۳۸۵، ۲۶۵/۶(.

قســمت اول مطلب مرحوم نائینی روشن اســت؛ یعنی وقتی شارع حکمی را بر 
عنوانی معلق قرار داده است، مانند »اکرم العالم«، برای اجرای حکم اکرام زید، باید 
عنوان عالم بودن احراز شود؛ اما قسمت دوم کلام ایشان جای تأمل دارد. ایشان بیان 
می کنند کــه در صورت عدم احراز آن عنوان وجودی، حکم به عدم وجوب حکم 
شــارع داده می شود؛ به عبارت دیگر، در مثال فوق، اگر در علمیت زید شک وجود 

داشته باشد، حکم به عدم وجوب اکرام وی صادر می شود.
می توان گفت مرحوم نائینی جملۀ حملیه را در حکم جملۀ شرطیه دیده و »اکرم 
العالم« را به این شــکل تحلیل کرده اند که: »یجب اکرام من احرز علمه فقط« که 
مفهوم شــرط آن را به دو قضیه تقســیم می کند: در صورت احراز علم بودن، اکرام 

واجب است و در صورت عدم احراز، اکرام واجب نیست.
این مطلب مرحوم نائینی کمی عجیب به نظر می رسد؛ زیرا ظاهر آن همان مفهوم 
لقب اســت که در علم اصول پذیرفته نشــده و گفته شده است که اثبات یک چیز، 

نفی ماعدا نمی کند )آخوند خراسانی، ۱۴۰۹ق، ۲۱۲(.
با این حال، با مراجعه به تقریرات دیگر ایشــان مشخص می شود که قاعدۀ مزبور 
در مواردی جاری است که یک حکم عام الزامی داریم و از آن، حکم ترخیصی بر 
اساس عنوان وجودی مستثنی شده باشد؛ چنانکه مثال های ایشان نیز همگی از همین 

نوع اند )نائینی، ۱۳۷۶، ۳۸۶/۳(.
اینکــه چرا در محل جریان این قاعده، مســتثنی را لازماًً حکم ترخیصی در نظر 

گرفته اند و نه الزامی، در ادامۀ مقاله مورد بحث قرار خواهد گرفت.

2/1. پیشینۀ ابداع قاعده
برای تبیین بهتر قاعده ای که مرحوم نائینی ابداع کرده اند، بررسی مجموعه کلمات 
ایشــان در جایی که برای نخســتین بار این قاعده را مطرح کرده اند، راهگشا است.

همچنین، مرحوم فاضل تونی دو شرط را در جریان اصل برائت ذکر کرده اند:

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


153

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

1. آنکه موجب ثبوت حکم دیگری نشود.
2. آنکه موجب ضرر به دیگران نگردد )تونی، ۱۴۱۵ق، ۱۹۳(.

شــیخ انصاری پس از تقریب کلام مرحوم نائینی به نقد و بررسی آن پرداخته اند 
)انصاری، ۱۴۲۸ق، ۴۴۹/۲(. پس از ایشــان، ســایر بزرگان نیز اظهار داشته اند که یکی از 
شــروط جریان اصل برائت، عدم وجود اصل موضوعی است و به عنوان نمونه، اصل 
عدم تذکیه را مطرح کرده اند که بر برائت از حرمت اکل لحم حاکم اســت )آخوند 

خراسانی، ۱۴۰۹ق، ۳۴۸(.
محقق نائینی پس از بررســی معانی محتمــل تذکیه و احتمالات مطرح در اصل 
مزبور، قولی از برخی اصحاب نقل می کنند که بین طهارت لحم مشکوک و حرمت 
اکل آن تفصیــل داده انــد؛ به این صورت که حکم به طهــارت لحم و حرمت اکل 

صادر شده است )نائینی، ۱۳۷۶، ۳۸۴/۳(.
ایشان ابتدا با توجه به تلازم میان این دو حکم )طهارت و حلیت اکل( به تفصیل 
مزبور اشــکال می کنند؛ امــا در ادامه با نقل وجهی از شــهید ثانی و توضیحاتی که 

خودشان اضافه می کنند، قاعدۀ ابداعی ایشان شکل می گیرد.
عبارت شــهید ثانی این اســت که اگر حیوانی از کلب یا خنزیر متولد شده باشد 
و حیوان طاهر باشــد، در صورتی که شــبیه یکی از آن ها باشد، حکم همان را دارد؛ 
اما اگر شــبیه هیچ کدام نباشــد، حکم به طهارت و حرمت اکل آن صادر می شود، 

به جهت اصل در این دو حکم )عاملی، ۱۴۱۰ق، ۲۸۶/۱؛ عاملی، ۱۴۱۶ق، ۲۷۰(.
محقــق نائی نی این مطلب را تتمیم می کننــد و توضیح می دهند که با توجه به آیۀ 
شــریفۀ لّّحأ مکل الطیّّبات )مائده: 4( حلیت اکل - که حکم ترخیصی مســتثنی از 
اصل عدم تذکیه و عموم حرمت اکل است - مبتنی بر طیب بودن است؛ بنابراین، در 
مورد شک در عنوان وجودی مزبور، با تمسک به اصل الزامی عدم تذکیه، حکم به 
عدم حلیت اکل صادر می کنیم. از همین جا، قاعدۀ ابداعی ایشان شکل می گیرد و از 
آن دفاع می کند؛ هرچند در پایان اشاره می کنند که با وجود این قاعده، تفصیل میان 
طهارت و حلیت لحم همچنان صحیح نیست )نائینی، ۱۳۷۶، ۳۸۶/۳؛ نائینی، ۱۳۵۲، ۱۹۵/۲(.

چنان که برخی شاگردان ایشان، ازجمله میرزا باقر زنجانی، اشاره کرده اند، اصل 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


154

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

این قاعده از برخی عبارات شــیخ انصاری نیز قابل استنباط اســت )انصاری، ۱۴۲۸ق، 
ـ۷۳(؛ اما محقق نائینی آن را تکمیل کرده و به صورت قاعده ای عام تأســیس  ۷۲/۳

نمودند )خمینی، ۱۴۱۸ق، ۲۲(.
ایشان پس از ابداع قاعده و ادعای اینکه چنین ملازمه ای به صورت عرفی وجود 
دارد کــه در موارد عدم احراز عنوان معلق علیه، حکم به عدم ترتب حکم می کنند، 

برای تثبیت قاعده، مواردی را به عنوان مثال و شاهد بیان کرده اند.
یکی از مثال های ایشان این است که اگر مولا به عبد خود بگوید: »به کسی جز 
دوستانم اجازۀ ورود نده«، عرفاًً گفته می شود که باید احراز شود این شخص دوست 

مولا است تا اذن ورود به منزل به او داده شود.
یا اگر مولا بگوید: »این مال را بین فقراء تقســیم کن«، در این جا نیز باید عنوان 

فقر احراز شود تا بتوان آن مال را در اختیار شخص فقیر قرار داد.
ازاین رو، در صورت عدم احراز عنوان دوستی مولا یا فقر، حق نداریم به شخص 
مشکوک اجازۀ ورود بدهیم یا مال مولا را در اختیار او قرار دهیم )نائینی، ۱۳۵۲، ۱۹۵/۲(.

ایشان مسئلۀ حرمت تصرف در اموال دیگران - به جز در مواردی که مالک از نظر 
نفس آن مال مطمئن و راضی باشــد - را نیز مبتنی بر همین قاعده دانســته اند و بیان 
کرده اند که در موارد شک در طیب نفس مالک، تصرف در اموال، انفس و اعراض 

جائز نیست )نائینی، ۱۳۵۲، ۱۹۵/۲(.
در ادامه، ایشــان ثمرات دیگری از این قاعده استخراج کرده اند. با توجه به اینکه 
شــارع فرموده اســت: »اذا بلغ الماء حد کرّّ لا ینجّّسه شــیء«، حکم اولیه در مورد 
ملاقات آب با نجاست، انفعال و نجاست است؛ مگر آنکه احراز کنیم که آب به حد 

کر رسیده است؛ لذا حتی در صورت شک، حکم به نجاست آب صادر می شود.
به همین دلیل، ایشان برخلاف مشهور - که قائل به جریان استصحاب و طهارت 
هســتند )انصــاری، ۱۴۲۸ق، ۲۴۰/۳( - در فرضی که تاریخ کریــت آب معلوم و تاریخ 
ملاقات نجاســت مجهول باشد، قائل به نجاست شده اند. حتی اگر تاریخ هر دو - 
ملاقات و کریت - مجهول باشد، با تطبیق همین قاعده حکم به نجاست صادر کرده 

و قاعدۀ طهارت را جاری نکرده اند )یزدی، ۱۴۱۹ق، ۸۳/۱(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


155

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

مواردی که قاعدۀ مرحوم نائینی در فقه قابل تطبیق است، متعدد است و ایشان به 
برخی از آن ها اشاره کرده اند )نائینی، ۱۳۷۶، ۳۸۵/۳(.

بــا این حــال، به یک مورد دیگر اشــاره می کنیم: جواز نگاه کــردن به زنی که 
مشــکوک المحرمیه است. از آنجایی که عام الزامی دال بر عدم جواز وجود دارد که 
از آن، عنوان محارم مســتثنی شده اســت، در صورت شک، نظر کردن جائز نیست 

)یزدی، ۱۴۱۹ق، ۵۰۰/۵(.
با بیانی مشــابه و تمســک به همین قاعده، اصاله الحرمه در باب فروج نیز تقریر 

می شود که به صورت مستقل در ادامه مورد اشاره قرار خواهد گرفت.
چنان که اشــاره شــد، مرحوم نائینی در واقع قاعده ای در موارد شبهات مصداقیه 
ابداع کرده اند که بر اســاس آن، در برخی موارد - اعم از حکم تکلیفی یا وضعی - 
تمســک به عام صورت گرفته است. همان طور که بنا بر نظر برخی، با جریان اصل 

عدم ازلی، تمسک به عام در شبهات مصداقیه اشکال ندارد )خوئی، ۱۴۱۸ق، ۴۷/۱(.
دلیل ایشــان برای این قاعده، استظهار عرفی اســت و معتقدند که فهم عرف از 
این نوع ادله این اســت که مورد مشکوک تحت عام قرار می گیرد. واضح است که 
مراد ایشان این نیست که در موارد مشکوک به ترخیص حکم واقعی، عدم الترخیص 

برقرار است؛ بلکه مراد صرفاًً عدم جواز ترتیب اثر به ثبوت ترخیص است.
درنتیجه، اگر مکلف بدون احراز عنوان ترخیصی به آن عمل کند، حتی اگر در 

واقع محقق باشد، متجرّّی خواهد بود )سیستانی، ۱۴۴۴ق، ۸۰۶/۱(.

2/2. اصل عملی عقلایی یا استظهار عرفی
مسئلۀ مهمی که باید بررسی شود این است که آیا قاعدۀ مزبور از قبیل اصل عملی 
است که عقلا در موارد شک و تردید به آن تمسک می کنند، یا اینکه از قبیل استظهار 
عرفی است. ثمرۀ تمایز این دو، در اماریت و اصل عملی بودن قاعده نهفته است؛ زیرا 
اگر قاعده از قبیل استظهار عرفی باشد، صرفاًً یک اماره محسوب می شود و بر اصول 
عملیه مانند اســتصحاب - که بحث آن در ادامــه خواهد آمد - حاکم خواهد بود.
در کلمات مرحوم نائینی تصریح مســتقیمی به این مطلب دیده نمی شود؛ اما از 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


156

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

قرائن به نظر می رســد مراد ایشــان استظهار عرفی باشــد؛ زیرا برای اثبات قاعده، به 
ملازمۀ عرفیه تمسک می کند.

»...من جهة الملازمة العرفية بين تعليق الحكم على أمر وجودي و بين عدمه عند 
عدم إحرازه، و هذه الملازمة تســتفاد من دليل الحكم و لكن لا ملازمة واقعية، بل 
ملازمة ظاهرية، أي في مقام العمل يبنى على عدم الحكم مع الشك في وجود ما علّّق 

الحكم عليه..« )نائینی،1376، 3/ 385(.
ظاهر کلمات مرحوم نائینی این اســت که قاعده را بر اتکای فهم عرفی و ظهور 
ملازمه تقریب می کنند و در کلمات شــاگردان ایشان نیز همین احتمال مدنظر قرار 

گرفته است )شاهرودی، ۱۳۸۵، ۱۶۹/۴؛ خمینی، ۱۴۱۸ق، ۲۲(.

2/3. تفاوت قاعده با تمسک به عام در شبهۀ مصداقیۀ مخصص
با توجه به اینکه مرحوم نائینی قاعده را در مواردی جاری می داند که عامی وجود 
دارد و عنوان وجودی خاصی از آن مســتثنی شده است، لازم است نگاهی به مفهوم 
اســتثناء داشته باشیم. در کتب اصول آمده است که دلالت استثناء بر مفهوم قطعی 
است؛ یعنی حکم مستثنی منه در مورد مستثنی قطع شده و منتفی است )آخوند خراسانی، 

۱۴۰۹ق، ۲۰۹(.
به عبارت دیگر، آنچه از دلیل استثنا فهمیده می شود این است که در فرض وجود 
واقعی موضوع مخصص، آن فرد از حکم عام مســتثنی شــده است؛ لیکن دلیل در 
مورد حالت شــک در مصداق مستثنی ســکوت دارد و اثباتاًً و نفیاًً متعرض مطلبی 
نیست. به همین جهت، تمسک به عموم عام در این موارد، مانند تمسک به عام در 
شبهۀ مصداقیه خواهد بود که بنا بر مشهور، در هیچ صورتی - چه مخصص متصل و 

چه مخصص منفصل - جائز نیست )آخوند خراسانی، ۱۴۰۹ق، ۲۲۱(.
برخی محققین تلاش کرده اند مشکل مزبور را از راه دیگری حل کنند و به عموم 
مزبور تمسک نمایند. برای تطبیق فقهی این مسئله، مراجعه به فرعی در کتاب عُُروة 

راهگشا است.
مرحوم ســید یزدی در مورد جواز نظر به خانمی که محرمیتش مشــکوک است 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


157

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

می فرماینــد که باید از نظر اجتناب کرد؛ زیرا بر اســاس آیۀ وجوب غض نظر: لق 
مللونــینم یغضوا نم اصبارهم، نظر به کلی ممنوع اســت مگر آنکه عنوان مماثل یا 
محــرم موجود باشــد؛ لذا در صورت شــک در این دو عنوان، بــه عموم منع از نظر 
تمسک می شود، از باب قاعدۀ مقتضی )عدم جواز نظر( و قاعدۀ مانع )وجود مماثل 
یا محرم(. بر اســاس این قاعده، وقتی مقتضی موجود باشــد و شک در مانع داشته 
باشیم، عمل به عموم مقتضا )عدم جواز نظر( صورت می گیرد )یزدی، ۱۴۰۹ق، ۸۰۵/۲(.

در ذیل همین کلام، مرحوم ســید یزدی تصریح دارند که حکم مزبور ناشــی از 
قاعدۀ مقتضی و مانع است و از قبیل تنویع و تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه نیست؛ 
بنابراین، عجیب است که برخی اشکال کرده اند که این همان تمسک به عام در شبهۀ 

مصداقیه است )یزدی، ۱۴۱۹ق، ۵۰۰/۵(.
به عبارت دیگر، هرچند نتیجۀ قاعدۀ مقتضی و مانع به شــکل تمسک به عام در 
شبهۀ مصداقیه ظاهر می شود، لیکن این نتیجه از طریق خود این قاعده تحصیل شده 
اســت و نه اینکه به دلیل حجیت عام مزبور به آن تمســک شده باشد؛ که این نکته 

محل اشکال و ابهام است )آخوند خراسانی، ۱۴۰۹ق، ۲۲۲(.
با رجوع به حواشــی کتاب عروة ملاحظه می شود که تقریباًً تمام محشّّین قاعدۀ 
مقتضــی و مانــع را رد کرده اند؛ اما از راه های دیگری حکــم به لزوم اجتناب صادر 

کرده اند؛ بدین صورت که:
مرحوم نائینی به قاعدۀ ابداعی خود تمســک کرده و تصریح کرده است که این 

قاعده با قاعدۀ مقتضی و مانع و تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه تفاوت دارد.
مرحوم ســبزواری به اصل ثانوی »عدم جواز نظر إلا ما خرج بالدلیل« تمســک 
کرده و مدعی شــده اند که مقتضای تامل در ادله، تأسیس چنین اصلی است، نظیر 
اصاله احترام النفس و العرض و المال و اصاله عدم التذکیه؛ لذا در موارد شک، اصل 

بر عدم جواز نظر است.
بســیاری از علما، مانند مرحوم خوئی، گلپایگانی، قمی و دیگران، اســتصحاب 
عدم ازلی را در نفی عنوان محرم جاری کرده و درنتیجه، به عموم آیه در عدم جواز 

نظر تمسک کرده اند.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


158

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

برخی دیگر در دلالت آیه یا در جریان اصل عدم ازلی اشکال کرده اند؛ اما اشاره 
نکرده اند که چه اصل یا قاعده ای جاری است )یزدی، ۱۴۳۷ق، ۲۰۸-۲۰۴/۱۵(.

چنانکه مشاهده می شود، چند قاعده در مقام قابل تطبیق است که هرچند نتیجۀ 
واحدی دارند؛ ولی با هم تفاوت دارند:

1. قاعدۀ ابداعی محقق نائینی
2. قاعدۀ مقتضی و مانع

3. تمسک به اصل عدم ازلی
4. تمسک به اصل ثانوی عدم جواز نظر

درنتیجه، می توان گفت که هرچند نتیجه همان تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه 
است، لیکن این نتیجه از طرق متفاوتی حاصل می شود. باید توجه داشت که صرف 
اینکه دو قاعده در همۀ موارد نتیجه یکسان داشته باشند، دلیل بر اتحاد آن ها نیست؛ 
خصوصاًً که مجرای آن ها متفاوت اســت: عــام و خاص و قاعدۀ محقق نائینی عام 
است و در شبهه مفهومیۀ نیز می تواند جاری شود. همچنین در علم اصول ذکر شده 
کــه دو اصل متوافق هــر دو جاری اند و از تقدیم یکی بــر دیگری محذوراتی پیش 

می آید )صدر، ۱۴۱۷ق، ۳۵۴/۶(.
درنهایت به نظر می رســد که محقق نائینی با توجه بــه اینکه اصاله الاحتیاط در 
شــبهات - چه حکمیه و چه موضوعیه - مربوط به فروج، دماء و اموال امر مســلّّمی 
بوده است، به دنبال بیان وجه فنّّی آن، قاعدۀ مذکور را ابداع کرده اند؛ زیرا استصحاب 
عدم ازلی، قاعدۀ مقتضی و مانع و تمســک به عام در شــبهۀ مصداقیه به نظر ایشان 
واضح المنع بوده اند؛ لذا این قاعده را به استناد و اتکاء به فهم عرفی تأسیس کرده اند 

)سیستانی، ۱۴۴۴ق، ۸۱۰/۱(.

2/4. استفاده از قاعده به عنوان مستندی بر اصاله الاحتیاط در فروج
چنان که اشــاره شــد و در کلمات مرحوم نائینی نیز به عنــوان مثال ذکر گردیده 
است، این قاعده می تواند به عنوان مستند بر اصاله الاحتیاط در فروج به کار رود. بر این 
وْْ مََا مََلََكََتْْ 

َ
زْْوََاجِِهِِمْْ أَ

َ
اســاس، بنا بر عموم قرآنی: وََالََّذِِنََي هُُمْْ لِِفُُرُُجِِوهِِمْْ حََافِِظُُونََ إِِالَّا عََلََى أَ

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


159

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

ولََئِِكََ هُُمُُ الْْعََادُُنََو )مؤمنون: ۵-۷(، قاعدۀ 
ُ
يْْمََانُُهُُمْْ فََإِِنََّهُُمْْ غََيْْرُُ مََلُُومِِينََ فََمََنْْ ابْْتََغََى وََرََاءََ ذََلِِكََ فََأُ

َ
أَ

اولیه این است که عموم عدم جواز وطی برای مردان نسبت به تمام زنان جاری است 
و تنها دو عنوان، یعنی زوجه و ملک یمین، استثناء شده اند که شارع در این دو عنوان 

وطی را تجویز کرده است.
درنتیجه، از آنجایی که جواز وطی متوقف بر احراز این دو عنوان است، در موارد 

مشکوک، وطی جایز نیست و حرام است.
با توجه به اینکه قاعدۀ محقق نائینی هم در موارد شــبهۀ موضوعیه و هم شــبهۀ 
حکمیه قابل استفاده است، می تواند تقریبی دیگر از اصاله الاحتیاط در فروج محسوب 

شود، چنان که خود ایشان تصریح کرده اند )یزدی، ۱۴۱۹ق، ۵۰۱/۵(.
با این حال، تقریب ایشــان در برخی موارد مشکل آفرین است که در ادامه مورد 

بحث قرار خواهد گرفت.

3. نقد قاعده
قاعدۀ محقق نائینی در کلمات اصولیون پس از ایشــان کمتر مورد نقد و بررسی 
قرار گرفته و تنها در برخی از کتب به آن اشکال شده است .تاکنون موافقی برای ایشان 
در این قاعده مشاهده نشده است. برخی نیز علاوه بر نقد خود قاعده، در مثال هایی 
که ایشان به عنوان ثمرۀ قاعده برشمرده اند نیز اشکال کرده اند )حکیم، ۱۴۲۸ق، ۲۱۰/۲(.

3/1. نقد ملازمۀ عرفیه
اولین اشکالی که به این قاعده وارد شده، این است که ملازمۀ عرفیه که مرحوم 
نائینی به عنوان دلیل بر قاعده بیان کرده اند، صرفاًً یک ادعا بدون دلیل است. مرحوم 
امام خمینی1 این اشــکال را چنین مطرح کرده اند که این ادعا مجرد از بینه اســت: 
- أنّّ تلك الملازمة العرفيّّة ممنوعة، لا دليل عليها، و إنّّما هي دعوى مجرّّدة عن 

»أوّّالًا
البيّّنة، و هذه نظير قاعدة المقتضي و المانع- بل عينها- ممّّا لا أساسََ لها. و بالجملة: 
لا أرى وجهاًً للدعوى المذكورة، و عََدُُّ تلك الكبرى من المسلّّمات لا يخلو من غرابة 

و مجازفة« )خمینی، ۱۴۱۵ق، ۱۲۰/۲(.
به نظر می رســد که ادعا و انکار ملازمۀ عرفیه امری است که دلیلی جز وجدان 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


160

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

شخصی بر آن وجود ندارد و به این معناست که قابلیت استدلال بر آن نیست؛ یعنی 
اینکه صرفاًً بر امری ادعای تلازم عرفی شــود، قابل احتجاج بر خصم نیســت؛ زیرا 

خصم نیز در مقابل می تواند ادعای خلاف کند.
از ســوی دیگر، ادعای ملازمۀ عرفیۀ مرحوم نائینی وقتی معتبر است که از قبیل 
ملازمه بین بالمعنی الاخص باشــد؛ یعنی باید به گونه ای باشد که تصور ملزوم برای 
تصور لازم کافی باشد و برای ادراک لازم به چیزی بیش از تصور ملزوم نیاز نباشد.

تمثیــل آتش و حرارت، این مســئله را بهتر تبیین می کنــد؛ زیرا با تصور ملزوم - 
آتش - ذهن انســان سریعاًً به حرارت منتقل می شود و برای این انتقال ذهنی، نیاز به 
اســتدلال، برهان، یا تامل فکری نیست )صنقور، ۱۴۲۸ق، ۴۳۵/۲(؛ لکن در مورد قاعدۀ 
مرحوم نائینی، چنین تلازم و انتقالی حداقل در بسیاری از امثله وجود ندارد، خصوصاًً 

اگر آن عام از امور خطیر باشد.
مثالی که منســوب به خود مرحوم نائینی اســت: اگر مولا به عبدش بگوید »لا 
تدخل علیّّ أحداًً إلا صدیقي«، در صورت شک در عنوان صداقت نباید آن شخص 
را به منزل مولا راه داد، هم جای تامل دارد؛ زیرا راه ندادن فرد مشکوک به این دلیل 
است که وقتی عنوان صدیق احراز نشده، تصرف در ملک غیر بدون احراز رضایت 
او جائز نیســت؛ بنابراین، ولو اینکه نتیجه یکی اســت، عدم اذن به دخول ربطی به 

قاعدۀ ابداعی ایشان ندارد )خوئی، ۱۴۲۸ق، ۶۴۵/۲(.
درنتیجه، به نظر می رســد که چنان که برخی شــاگردان ایشان نیز اشاره کرده اند 
)خوئی، ۱۴۱۸ق، ۹۶/۳۲؛ شاهرودی، ۱۳۸۵، ۱۷۰/۴(، ادعای ملازمه و فهم عرفی در مورد این 

قاعده ناتمام است.

3/2. اتحاد قاعدۀ نائینی با قاعدۀ مقتضی و مانع
مرحوم امام خمینی؟ره؟ در ادامۀ اشکال قبلی، اضافه کرده اند که این قاعده نظیر 

بلکه عین قاعدۀ مقتضی و مانع است که اساسی ندارد )خمینی، ۱۴۱۵ق، ۱۲۰/۲(.
به نظر می رسد که مهم ترین اشکال به این قاعده همین است و برای بررسی آن باید 
مفاد قاعدۀ مقتضی و مانع تبیین شود. چنان که در اصول بیان شده، مراد از این قاعده 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


161

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

این است که با علم به وجود مقتضی و عدم احراز مانع، حکم به تحقق معلول کنیم.
به عبارت دیگر، با شک در انتفاء مانع و به صرف وجود مقتضی، حکم به تحقق 
معلول صادر می شــود. مثال آن این اســت که بدانیم آتشی در هیزم افتاده است؛ اما 
نمی دانیم آیا هیزم خشک یا تر است؛ بنابراین، ممکن است مانعی برای آتش گرفتن 
وجود داشته باشد یا نداشته باشد. به مقتضای قاعده، حکم به انتفای مانع )رطوبت( 
شــده و درنتیجه حکم به تحقق معلول )آتش گرفتن چوب( صادر می کنیم )روحانی، 

۱۴۱۳ق، ۱۴/۶؛ نائینی، ۱۳۵۲، ۳۴۸/۲؛ صدر، ۱۴۱۷ق، ۳۵/۶(.
معمــولًاً در بحــث اســتصحاب، از ایــن قاعده نیز یاد می شــود؛ زیــرا همانند 
اســتصحاب، متقوم به یقین و شک اســت، با این تفاوت که در استصحاب، متعلق 
یقین و شک یکی است؛ اما در این قاعده ذاتاًً متفاوت اند. به همین جهت، اصولیون 

دلیل استصحاب را شامل این قاعده نمی دانند )خوئی، ۱۴۲۲ق، ۲۸۶/۲(.
باید توجه داشت که هرچند تفاوت هایی بین این قاعده و استصحاب وجود دارد؛ 
اما چه بسا نتیجۀ آن ها مشترک یا متفاوت باشد. مرحوم سید یزدی از کسانی است که 

این قاعده را قبول دارد و کلام ایشان در بالا نقل شد.
این قاعده علاوه بر مرحوم ســید یزدی در بین قدما )طهرانــی نجفی، ۱۳۲۰، ۶۶/۲( و 
معاصرین )بهبهانی، ۱۴۰۵ق، ۶/۱–۲۰( نیز قائلینی دارد؛ لکن نقض هایی که مستشکلین بیان 
کرده اند، پذیرش آن را بســیار مشکل و حتی می توان گفت غیرعقلائی کرده است. 
مثال آن این اســت که شــخصی تیری بیندازد که اگر مانع یا حائلی نباشد، منجر به 
مرگ طرف مقابل می شود، یا کسی مبتلا به مرضی شود که اگر معالجه نکند، منجر 
به مرگ می شــود. در هر دو مثال، عقلاء به جهت شک در وجود حائل یا شک در 
تداوی، حکم به مرگ نمی کنند؛ بنابراین قاعده در چنین مواردی قابل اطلاق نیست.

هرچند مدافعین قاعدۀ مزبور، مثال های فوق را رد کرده و با تفســیری خاص از 
مقتضی، جریان قاعده را تنها در موارد محدود و خاص دانسته اند )بهبهانی، ۱۴۰۵ق، ۷/۱( 
و مدعی شده اند که برخی از فتاوای اصحاب جز بر اساس قاعدۀ مزبور قابل توجیه 
نیست )بهبهانی، ۱۴۰۵ق، ۱۴/۱–۲۲(، با این حال، به نظر می رسد که مثال های مزبور قابلیت 

توجیه با استصحاب عدمی را نیز دارند )شهیدی پور، بی تا، ۳۱۴/۵(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


162

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

علاوه بر این، ادعای یکسان بودن قاعدۀ محقق نائینی با قاعدۀ مقتضی و مانع نیز 
به نظر ناتمام می آید و برای بررسی آن، باید مفاد این دو قاعده و مثال هایی که نتایج 

متفاوت دارند مدنظر قرار گیرد.
به عنوان اولین تفاوت باید دانســت که محقق نائینی در همان فرع یادشده - نظر 
کردن به مشکوک المحرمیه - تصریح می کند که قاعدۀ مقتضی و مانع را قبول ندارد 
و از قاعدۀ ابداعی خود برای اســتدلال بهره برده است )یزدی، ۱۴۱۹ق، ۵۰۰/۵(؛ حتی با 

صرف نظر از تصریح مزبور، ادعای اتحاد مفاد این دو قاعده نیز جای تامل دارد.
ظاهراًً علت شباهت بین این دو قاعده این است که در قاعدۀ مرحوم نائینی، وقتی 
شک در احراز عنوان مخصّّص داریم، تمسک به عام می کنیم. این شباهت با مدلول 
قاعدۀ مقتضی و مانع است که می گوید: با احراز عنوان مقتضی - که معادل عام در 
قاعدۀ نائینی است - وقتی شک در وجود مانع - عنوان وجودی مخصّّص - داریم، 
حکم به تحقق مقتضا و معلول می کنیم، یعنی همان تمسک به عام؛ به همین جهت، 

مرحوم امام خمینی ادعای عینیت این دو قاعده را مطرح کرده اند.
لکن با تامل مشــخص می شــود که در برخی موارد نتیجۀ این دو قاعده متفاوت 
خواهد بود؛ زیــرا در قاعدۀ ابداعی محقق نائینی، اگر احراز عنوان مســتثنی که در 

گذشته تحقق داشته، مشکوک شود، سراغ عموم عام می رویم.
در حالی که بر اساس قاعدۀ مقتضی و مانع، همچنان حکم به تحقق معلول صادر 
می شود به استناد تحقق همان مقتضی سابق؛ زیرا همچنان عرض مانع مشکوک است.

به همین جهت، در مثال »لا تکرم الا العالم العادل«، وقتی عالم عادلی مرتکب 
صغیره شود و عنوان عدالت مشکوک گردد و احراز نشود:

• بنا بر قاعدۀ محقق نائینی، تحت عمــوم »لاتکرم« قرار می گیرد، چون عنوان 
خاص احراز نمی شود.

• امــا بنا بر قاعدۀ مقتضی و مانع، هنوز باید اکرام شــود؛ زیرا می دانیم مقتضی 
اکرام وجود داشته - یعنی فرد عالم عادل بوده - و اکنون تحقق رافع مشکوک است.

بــه همین صورت، مثال های دیگری نیز می توان یافت که نشــانگر افتراق این دو 
قاعده است؛ لذا این نقد مبنی بر اتحاد قاعدۀ ابداعی مرحوم نائینی با قاعدۀ مقتضی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


163

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

و مانع ناتمام است، هرچند در برخی موارد نتیجۀ هر دو یکسان می باشد.

3/3. کم ثمره بودن و مشکلات تطبیق آن در برخی موارد
اشــکال دیگری که می توان به قاعدۀ ابداعــی مزبور وارد کرد، کم ثمره بودن آن 
اســت. با توجه به اینکه در تمام مواردی که قاعدۀ مزبور جاری می شود، اصل عدم 
ازلی نیز جاری اســت، لذا ثمرۀ خاصی برای قاعدۀ ایشــان ایجاد نمی شــود )خوئی، 
۱۴۱۷ق، ۱۷۷/۴(. هرچند اصالت ابداع قاعده مهم اســت و همان طور که پیش تر اشاره 

شد، دو اصل متوافق هر دو می توانند در عرض یکدیگر جاری باشند.
لازم به ذکر است که استصحاب عدم ازلی غالباًً مورد انکار اصحاب است و در 
قدمای علمای اصول قائلی ندارد. این استصحاب در کلمات شاگردان مرحوم شیخ 
و مرحوم آخوند بحث شده است )آشتیانی، ۱۴۲۹ق، ۲۳۴/۷؛ آخوند خراسانی، ۱۴۰۹ق، ۴۱۸(، 

هرچند به صورت صریح موضع گیری نکرده اند.
پس از آن، در کلمات مرحوم نائینی مورد انکار واقع شده است )نائینی، ۱۴۱۸ق، ۴۰۵ 

و ۴۴۰( و بعد از ایشان دو قول دیگر در این زمینه شکل گرفته است.
برخــی، مانند مرحوم آیت الله خوئی، آن را مطلقاًً جاری می دانند )خوئی، ۱۴۲۲ق- 
مباحــث الالفــاظ، ۴۱۴/۲( و برخی دیگر، مانند آقاضیاء عراقی و مرحوم آیت الله حکیم، 
در جریــان آن تفصیــل داده اند؛ به این صورت که در ذاتیــات و عوارض ماهوی - 
مثل زوجیت برای اربعه - جاری نیســت؛ اما در عــوارض وجود - مثل بیاض بودن 
برای انســان - آن را جاری می کنند )حکیم، ۱۴۰۸ق، ۵۰۴/۱؛ عراقی، ۱۴۱۴ق، ۱۷۵(؛ لذا در 
مجموع، سه قول در رابطه با استصحاب عدم ازلی وجود دارد، هرچند مشخص است 

که غالب اصحاب منکر جریان آن هستند.
در فرع فقهی مطرح شــده، مشخص شد که منکرین استصحاب عدم ازلی برای 
نفی جواز نظر از طریق دیگری به همان نتیجه مثبتین رســیده اند و به صورت کلی، 

تفاوت خاصی در فتاوای فقهی این دو دسته به چشم نمی خورد.
محقــق نائینــی نیز از آنجا که اصل عدم ازلی را قبول نداشــته اســت، از قاعدۀ 
مزبــور بهره برده اســت؛ اما باید گفت که نتیجۀ جریان ایــن قاعده در برخی موارد 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


164

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

مشــکل آفرین است؛ به عنوان مثال، همان طور که در بالا اشاره شد، محقق نائینی با 
این قاعده، اصاله الاحتیاط را در نکاح و فروج تقریب می کند.

از ســوی دیگر، می دانیم که پدر طفل شــیرخواره نمی تواند بــا فرزندان مرضعه 
ازدواج کند؛ بنابراین اگر مادر زن با شــرایطی به نوه اش شــیر دهد، نکاح بین زن و 

شوهر باطل می شود )خمینی، ۱۴۲۴ق، ۵۰۵/۲(.
حال فرض کنیم که زوجی فرزندش را مدتی نزد مادر همسرش بگذارد و بعد از 
مدتی شــک کند که آیا طفل مزبور از آن زن شیر خورده است یا نه یا بداند که شیر 
خورده اســت؛ ولی نمی داند به مقداری که نشر حرمت می شود شیر خورده یا خیر، 
یــا حتی تعداد دفعات شــیر خوردن )مثلًاً ۱۰ یا ۱۵ مرتبــه( را نداند؛ این ها نمونه های 

مختلف شبهۀ موضوعیه یا حکمیه هستند.
بنا بر مشهور، استصحاب عدم تحقق رضاع جاری است و درنتیجه، فرض می شود 
که مرضعه به آن طفل شــیر نداده یا به اندازۀ کافی شیر نخورده است تا نشر حرمت 
ایجاد شود )بر اساس جریان استصحاب در شبهۀ حکمیه(؛ بنابراین، حکم به زوجیت 
هنوز باقی است؛ اما بنا بر قاعدۀ مرحوم نائینی، چون استثنای »إلا علی أزواجهم« به 
تفســیر ایشان به معنی »ازواج معلومه و محرز شده« است و در حال حاضر در بقای 
آن زوجیت شک داریم؛ بنابراین باید حکم به عدم جواز وطی و بطلان نکاح کنیم.

ممکن اســت گفته شــود که با توجه به اینکه مفاد دلیل استصحاب بنا بر مبنای 
مرحوم نائینی اعتبار علم به بقاســت )نائینی، ۱۳۵۲، ۷۸/۲؛ حلی، ۱۴۳۲ق، ۲۹۹/۶(؛ بنابراین 
اســتصحاب بالا قید »معلومه« را تأمین می کند و همان نتیجۀ مشــهور - یعنی بقای 

نکاح - بر اساس مبنایی که ایشان در استصحاب دارند، قابل تطبیق خواهد بود.
به عبارت دیگر، از کلمات مرحوم نائینی چنین برداشــت شــده است که احراز 

عنوان مخصّّص، ولو با استصحاب، کفایت می کند )حکیم، ۱۴۲۸ق، ۲۱۰/۲(؛ لکن:
اولًاً، استصحاب عرفاًً علم محسوب نمی شود و مبنای مزبور نیز ناتمام است و در 

جای خود بحث شده است )شهیدی پور، بی تا، ۶۱/۵(.
ثانیاًً، اگر قرار باشد در مواردی از این قبیل - یعنی مواردی که با جریان استصحاب 
موضوع قابل احراز اســت - قاعدۀ ابداعی ایشــان جاری نشود، دو اشکال مهم رخ 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


165

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

می دهد: قاعدۀ تاسیسی مزبور کم فایده تر خواهد بود؛ زیرا مشهور همان نتیجۀ ایشان 
را با جریان اصل به دست می آورند و درنتیجه ایشان هم در مواردی از این قبیل قاعده 
را جاری نمی داند. اصل ادعای ایشان این است که قاعدۀ مزبور از قبیل ملازمۀ عرفیه 
است، به این معنا که عرف چنین می فهمد که اگر حکمی بر موضوعی که امر وجودی 
است مترتب شد، باید عنوان مخصّّص را احراز کرد تا حکم به تخصیص داده شود، 
وگرنه عموم عام جاری می شــود. حال اگر این قاعده در موارد جریان اســتصحاب 
جاری نشــود، ملازمــه تخصیص خورده و ادعای عرفی ایشــان ناکامل می شــود.

در واقع می توان گفت:
اولًاً، عــرف از جریان اســتصحاب چیزی نمی فهمد، بلکــه می گوید چه اصل 
جاری باشــد چه نباشد، ملزوم همان است که عرف فهم می کند و کاری به جریان 

اصل ندارد.
ثانیاًً، با توجه به ادعای مرحوم نائینی که قاعده را نوعی اســتظهار عقلائی معرفی 
کرده اند، باید این قاعده بر اســتصحاب حاکم باشد؛ زیرا همان طور که پیش تر ذکر 
شــد، اگر قاعدۀ ایشان مستند به ظهور باشد، اماره ای است که بر اصول عملیه تقدم 

دارد )آخوندخراسانی، ۱۴۰۹ق، ۴۲۹(.

3/4. عدم استفاده از قاعده در برخی موارد
اشــکال دیگر این اســت که ایشــان قاعدۀ مزبور را در برخی فروع فقهی به کار 
نبرده اند. به عنوان نمونه، به طور کلی حکمی داریم که بدن و لباس مصلی باید طاهر 
باشــد و نماز خواندن با لباس یا بدن نجس شــده به خون باطل است )یزدی، 1409ق، 
555/1(. با این حال، در مورد خونی که کمتر از درهم است، استثناء قائل شده و آن 
را معفو دانســته اند )یزدی، 1409ق، 97/1(. اگر خونی مردد بین کمتر یا بیشــتر از درهم 
باشــد، بر اساس قاعده ایشــان نماز خواندن با آن جایز نیست؛ زیرا عنوان مخصص 
احراز نمی شود و باید به عموم منع رجوع کرد؛ با این حال، ایشان حکم به جواز نماز 

با چنین لباس هایی داده اند )نائینی، 1439ق، 127؛ یزدی، 1419ق، 209/1(.
مورد دیگری که ایشــان قاعده را جاری نکرده اند، جایی است که خونی مشتبه 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


166

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

باشــد بین خون نجس ذبیحه )خونی که با فشــار بیرون می زند( و خون باقیمانده در 
بدن ذبیحه که پاک است. بر اساس قاعدۀ ایشان، حکم به نجاست می شود؛ زیرا از 
دلیل عام نجاست دم، خون متخلّّف در جسم ذبیحه استثناء شده است )یزدی، 1409ق، 

63/1(. با این حال، ایشان حکم به طهارت داده اند )یزدی، 1419ق، 135/1(.
در دفــاع از این نقد می توان گفت که ایشــان در این موارد نیــز قاعده را جاری 
می کنند و از فتوای پیشین خود عدول کرده اند و صرفاًً به دلیل غفلت، عدم فرصت 
یا دلایل مشابه، موارد یادشده را تغییر نداده اند. چنانکه در فوائد الاصول آمده است، 
پس از ابداع این قاعده، در فرع مزبور - یعنی در صورتی که علم به تاریخ کریت باشد 
و جهل به تاریخ ملاقات - ایشان از فتوای پیشین خود در حکم به طهارت در حاشیۀ 
عروه و وسیله عدول کرده اند )نائینی، 1376، 529/4؛ یزدی، 1419ق، 83/1؛ نائینی، 1439ق، 24(.

3/5. تخصیص بدون دلیل ادلۀ برائت
با توجه به مطالب بیان شده، هرچند قسمت اول کلام محقق نائینی - لزوم احراز 
عنوان عام - امری واضح است؛ اما تتمۀ سخن ایشان که در صورت عدم احراز وجود 
یا عدم عنوان خاص، چون شک در ترخیص داریم و امر مردد بین ترخیص و تکلیف 
الزامی است، باید به عموم الزام تمسک کنیم، ناتمام به نظر می رسد؛ زیرا اینجا دقیقاًً 
همان مجرای ادلۀ برائت اســت که در اصول فقه از آن بحث شــده است؛ حتی اگر 
ترخیص واقعی از دلیل حکم استفاده نشود، از ادلۀ برائت حکم به توسعه و ترخیص 

ظاهری می کنیم )صدر، 1417ق، 36/5(.
حال باید بررسی شود که ادعای مرحوم نائینی مبنی بر اینکه در موارد مزبور باید 
احتیاط کرد و به عموم عام الزامی تمســک نمود، مســتند به چه نکته ای است و آیا 

کلام ایشان در رابطه با این قاعده، مسئلۀ ظهور است یا اصل عملی عقلائی؟
برای تبیین بهتر، هر دو فرض بررسی می شود – هرچند پیش تر اشاره شد که ظاهراًً 

مراد ایشان ادعای ظهور است.
احتمال اول این اســت که مراد ایشان مســئلۀ ظهور باشد؛ یعنی مدعی اند که در 
صورتی که احراز عنوان ترخیصی که از عموم عام اســتثناء شــده، ممکن نباشــد و 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


167

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

به عبارت دیگر، وقتی عنوان خاص ترخیصی مشــکوک باشــد، دلیل عام ظهور در 
وجوب احتیاط شرعی دارد، یا دست کم دلیل عام الزامی، ظهور در عدم ترخیص در 

موارد مشکوک است.
چنانکه برخی اشــاره کرده اند، این احتمال ناتمام اســت؛ زیرا دلیل هر حکمی 
صرفــاًً متکفل بیــان جعل حکم واقعی در صورت تحقق موضوع اســت و نظری به 
صورت شــک در فرض تحقــق موضوع و بیان وظیفه ظاهری نــدارد. در حقیقت، 
منطوق هیچ دلیلی که متکفل بیان احکام واقعی ثابت برای اشیاء به عنوان ذاتی و اولیه 

آن ها باشد، تعرضی به حکم ظاهری ندارد )خوئی، 1418ق، 96/32(.
احتمال دوم - که البته از کلام ایشان بعید است - این است که مراد ایشان، بناء و 
اصل عملی عقلائی باشد؛ به این معنا که تا زمانی که شارع آن را نفی نکرده، می توان 
بــه آن ملتزم بــود و در موارد مزبور، بنای عقلاء بر این اســت که تا عنوان ترخیصی 

مستثنی را احراز نکرده اند، به همان عموم عام الزامی عمل کنند.
این مطلب ممکن اســت در برخی موارد درست باشد و به صورت خاص - به 
جهت نکته ای - چنین بنایی داشته باشند؛ اما به نظر می رسد چنین بنایی به نحو قاعدۀ 
کلی نزد عقلاء ثابت نیســت و منشاء واضحی ندارد و حداقل این است که چنین 
قاعده ای نزد عقلاء احراز نشده است )حکیم، 1416ق، 164/1(، خصوصاًً وقتی که مولا 
می گوید می توان نسبت به موارد مشکوک، برائت جاری کرد )حکیم، 1428ق، 210/2(.

در صورتی که مراد ایشــان صورت اول - استظهار عرفی - باشد، قاعده ایشان، 
ادلــۀ برائت را تخصیص می دهد؛ زیــرا اماره ای خواهد بود که بر اصول عملیه مقدم 
اســت؛ اما در صورت دوم، دلیلی بر تقدم این اصل بــر برائت وجود ندارد و این دو 

متعارض خواهند بود و تساقط می کنند )حکیم، 1414ق، 78/4(.

3/6. اشکال در استثنای خصوص حکم ترخیصی
اشــکال دیگری که به قاعدۀ مزبور وارد شــده، این اســت که اگر ایشان ادعای 
ملازمه و اســتظهار عرفی دارند، ملازمۀ مزبور در مســتثنی دال بر حکم ترخیصی و 
عزیمی باید به طور هم زمان وجود داشــته باشــد و دلیلی بر اختصاص ملازمه به امر 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


168

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

ترخیصــی نداریم؛ زیرا اینکه تعلیق بر امر وجودی، اقتضای احراز آن عنوان را دارد، 
در هر دو مشترک است )شاهرودی، 1385ش، 170/4؛ حکیم، 1416ق، 163/1(.

هرچند برخی شاگردان ایشان ادعا کرده اند که این قاعده مختص رخصت نیست 
)آملی، 1380ق، 109/1(؛ اما در تقریرات ســایر شــاگردان - چنانکه پیش تر گذشــت - 

تصریح به خصوص حکم ترخیصی شده است )حکیم، 1416ق، 164/1(.
در برخی کلمات آمده است که احتمالًاً آنچه موجب اختصاص مزبور شده، این 
اســت که در صورت جریان این قاعده در مخصص های عزیمی، قاعدۀ طهارت و 
اصل اصاله الحل موردی برای جریان پیدا نمی کنند؛ زیرا دلیل عام بر طهارت آب و 
حلیت مشکوک دلالت دارد و نیازی به این دو قاعده نیست. با این حال، این اشکال 
نمی تواند وجهی برای اختصاص قاعده به موارد ترخیصی باشد؛ زیرا همان طور که در 
جای خود بیان شــد، اصول متوافق در عرض هم جاری اند و مشکلی از نظر لغویت 

ایجاد نمی شود )شاهرودی، 1385، 170/4(.

نتیجه گیری:
با توجه به مطالب بیان شــده، مشخص شــد که قاعدۀ ابداعی مرحوم نائینی در 
تمسک به عام الزامی در موارد شک در عنوان مخصص، دلیل قابل استنادی ندارد و 

ادعای ملازمۀ عرفیۀ ایشان نیز قابل اثبات نیست.
علاوه بر این، قاعدۀ ایشــان موجب تخصیص در ادلۀ برائت می شــود و به تعبیر 
دیگر - با توجه به دو احتمال برای قاعده، یعنی اماره بودن یا اصل عملی بودن - در 
بســیاری از موارد، قاعدۀ برائت را کنار می زنــد، در حالی که هیچ وجهی برای این 

تخصیص یا تقدم وجود ندارد.
البته حتی اگر قاعدۀ ایشــان پذیرفته شــود - هرچند اصل ابداع قاعده ارزشمند 
 است - ثمرۀ خاصی در مقام) اصاله الاحتیاط در فروج( ندارد؛ زیرا استثنای آیۀ شریفۀ
… الا یلع اوزامهج با اصل عدم ازلی - در صورت قبول آن - نیز قابل استفاده است.

با این حال، اینکه نتیجه این قاعده همان تمسک به عام در شبهۀ مصداقیه باشد، 
مشکلی ایجاد نمی کند و به معنای اتحاد این دو نیست؛ زیرا همان طور که در برخی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


169

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

موارد جریان قاعده مقتضــی و مانع هم وجود دارد، صرف اتحاد درنتیجه در برخی 
موارد دلیل بر اتحاد دو قاعده نیست.

درنهایت، باید گفت با توجه به ناتمام بودن این قاعده، تمسک به آن برای اثبات 
اصل احتیاط در فروج نیز ناتمام است. ازاین رو، برای تقریب اصل احتیاط در فروج 

- با فرض ناتمام بودن دلالت روایات در این زمینه - باید راه دیگری جستجو شود.

منابع
قرآن کریم

آخوند خراسانی، محمد کاظم. )1409ق(. کفایة الاصول. قم: آل البیت؟عهم؟.
آشتیانی، میرزا محمدحسن. )1429ق(. بحرالفوائد في شرح الفرائد. بیروت: مؤسسه التاریخ العربی.

آملی، محمدتقی. )1380ق(. مصباح الهدی في شرح العروه الوثقی. تهران: مولف.
انصاری، شیخ مرتضی. )1428ق(. فرائد الاصول. چاپ هفتم، قم: مجمع الفکر.

بحرانی، شیخ یوسف. )1405ق(. الحدائق الناظرة في احکام العتره الطاهرة. قم: دفتر انتشارات اسلامی.

بهبهانی، سید علی. )1405ق(. الفوائد العلیة-القواعد الکلیه. چاپ دوم، اهواز: کتابخانه دارالعلم.
تونی، ملاعبدالله. )1415ق(. الوافیة في اصول الفقه. چاپ دوم، قم: مجمع الفکر الاسلامی.

حر عاملی، محمد بن حسن. )1409ق(. تفصیل وسائل الشیعه الی تحصیل مسائل الشریعه. قم: 
مؤسسه ال البیت؟عهم؟.

حکیم، سید محسن. )1408ق(. حقائق الاصول. چاپ پنجم، قم:کتاب فروشی بصیرتی.
حکیم، سیدمحسن. )1416ق(. مستمسک العروه الوثقی. قم: دارالتفسیر.

حکیم، محمدسعید. )1428ق(. الکافي في اصول الفقه. بیروت: دارالهلال.
حکیم، محمدسعید. )1414ق(. المحکم في اصول الفقه. قم: مؤسسه المنار.
حلی، حسین. )1432ق(. اصول الفقه. قم: مکتبه الفقه و الاصول المختصه.

خمینی، روح الله الموســوی. )1415ق(. انوارالهدایة في التعلیق علی الکفایه. چاپ دوم، تهران: 
مؤسسه تنظیم و نشر اثار امام خمینی.

خمینی، روح الله الموســوی. )1424ق(. توضیح المســائل )محشــی(. چاپ هشــتم، قم: دفتر 
انتشارات اسلامی.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


170

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

خمینی، سیدمصطفی. )1418ق(. دروس الاعلام و نقدها. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
خوئی، ابوالقاسم الموسوی. )1422ق(. مصباح الاصول. قم: مؤسسه احیاء آثار الامام الخوئی.
خوئی، ابوالقاسم الموسوی. )1422ق(. مصباح الاصول-مباحث الالفاظ. قم: مکتبه الداوری.

خوئی، ابوالقاسم الموسوی. )1418ق(. موسوعة الامام الخوئی. قم: مؤسسه احیاء آثار الامام الخوئی.
خوئی، ابوالقاســم الموسوی. )1428ق(. غایة المامول، تقریرات به قلم محمدتقی جواهری. قم: 

مجمع الفکر الاسلامی.
خوئــی، ابوالقاســم الموســوی. )1417ق(. الهدایة فی الاصــول، تقریرات به قلم حســن صافی 

اصفهانی. قم: مؤسسه صاحب الامر)عج(.
روحانی، سید محمد. )1413ق(. منتقی الاصول. قم: دفتر آیت الله روحانی.

سیستانی، محمدرضا. )1428ق(. وسائل الانجاب الصناعیه. چاپ دوم، بیروت: دارالمورخ العربی.
سیســتانی، محمدرضا. )1444ق(. بحوث فی احکام صلاة المسافر، مقرر: الشیخ علی البهادلی. 

قم: دارالکتاب الحکیم.
شاهرودی، محمودالحســینی. )1385(. نتائج الافکار فــی الاصول، تقریرات به قلم محمد جعفر 

جزائری مروج. قم: آل المرتضی.
عاملی، محمدبن مکی )شهید ثانی(. )1414ق(. غایة المراد فی شرح نکت الارشاد. قم: انتشارات 

دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.
عاملی، شیخ زین الدین )شهید ثانی(. )1413ق(. مسالک الافهام الی تنقیح شرائع الاسلام. قم: 

مؤسسه المعارف الاسلامیه.
عاملی، شیخ زین الدین )شهید ثانی(. )1410ق(. الروضة البهیة في شرح اللمعة الدمشقیة )محشی 

-کلانتر(. قم: کتابفروشی داوری.
عاملی، شیخ زین الدین )شهید ثانی(. )1416ق(. تمهید القواعد. قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.

شهیدی پور، محمدتقی. )بی تا(. ابحاث اصولیه-مباحث الحجج. بی جا: بی نا.
صدر، محمدباقر. )1417ق(. بحوث فی علم الاصول. چاپ ســوم، قم: مؤسســه دائره المعارف 

فقه اسلامی.
صنقور، محمد. )1428ق(. المعجم الاصولی. قم: منشورات الطیار.

طهرانی نجفی، هادی. )1320(. محجة العلماء. تهران: بی نا.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


171

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

بررسی قاعدۀ 
ابداعی محقق 

نائینی در تمسک 
به عام در شبهات 

مصداقیه با تطبیق 
بر اصل احتیاط در 

فروج

عراقی، آقا ضیاءالدین. )1414ق(. رسالة فی استصحاب العدم الازلی. قم: جامعه مدرسین حوزه 
علمیه قم.

حلی، حســن بن یوسف )علامه حلی(. )1388ق(. تذکرة الفقهاء )الطبعه القدیمه(. قم: مؤسسه 
ال البیت؟عهم؟.

فاضل لنکرانی، محمدجواد. )1387(. بررسی فقهی - حقوقی تلقیح مصنوعی. قم: مرکز فقهی 
ائمه اطهار؟عهم؟.

فاضل اصفهانی، شیخ بهاء الدین. )1416ق(.کشف اللثام و الابهام عن قواعد الاحکام. قم: دفتر 
انتشارات اسلامی.

حلی، محمد بن حسن )فخرالمحققین(. )1387ق(. ایضاح الفوائد فی شرح مشکلات القواعد. 
قم: اسماعیلیان.

قائینی، محمد. )1424ق(. المبسوط فی فقه المسائل المعاصره-المسائل الطبیه. قم: مرکز فقهی 
ائمه اطهار؟عهم؟.

اردبیلی، احمد بن محمد )مقدس اردبیلی(. )1403ق(. مجمع الفائدة و البرهان فی شرح ارشاد 
الاذهان. قم: دفتر انتشارات اسلامی.

کرکی، علی بن حســین )محقق ثانی(. )1414ق(. جامع المقاصد فی شرح القواعد. چاپ دوم، 
قم: مؤسسه آل البیت؟عهم؟.

مرتضوی، محسن. )1398(. تلقیح مصنوعی در آئینه فقه. قم: مؤسسه بوستان کتاب.
نائینی، محمد حسین. )1376(. فوائد الاصول. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.

نائینی، محمد حسین. )1352(. اجود التقریرات، تقریرات به قلم سیدابوالقاسم خوئی. قم: مطبعه العرفان.
نائینی، محمدحسین. )1439ق(. وسیلة النجاه، تصحیح جعفر نائینی. قم: دارالتفسیر.

نائینی، محمدحسین. )1418ق(. رسالة الصلاه فی مشکوک. قم: مؤسسه ال البیت؟عهم؟.
نجفی، محمد حســن. )1404ق(. جواهر الکلام فی شرح شرائع الاسلام. چاپ هفتم، بیروت: 

دار احیاء التراث العربی.
یزدی، محمد کاظم. )1409ق(. العروة الوثقی. چاپ دوم، بیروت: مؤسسه الاعلمی.

یزدی، محمد کاظم. )1419ق(. العروة الوثقی )المحشی(. قم: دفتر انتشارات اسلامی.
یزدی، محمدکاظم. )1437ق(. العروة الوثقی و التعلیقات علیها. قم: مؤسسه السبطین العالمیه.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


172

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

References
The Holy Qurʼān. 

 al-ʻĀmilī al-Karakī, ʻAlī Ibn al-Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Karakī, al-Muḥaqqiq al-Thānī). 
1993/1414. Jāmiʻ al-Maqāṣid fī Sharḥ al-Qawaʻid. 2nd. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li 
Iḥyāʼ al-Turath.

al-ʿĀmilī, Muḥammad Ibn Makkī (al-Shahīd al-Awwal). 1993/1414. Ghāyat al-Murād 
fī Sharḥ Nukat al-Irshād. Qom: Būstān-i Kitāb-i Qom (Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i 
Islāmī-yi Ḥawzi-yī ʿIlmīyyi-yi Qom).

al-ʻĀmilī, Zayn al-Dīn Ibn ʻAlī (al-Shahīd al-Thānī). 1989/1410. al-Rawḍat al-Bahīyya fī 
Sharḥ al-Lumʻat al-Dimashqīyya. Qom: Maktabat al-Dāwarī.

al-ʻĀmilī, Zayn al-Dīn Ibn ʻAlī (al-Shahīd al-Thānī). 1992/1413. Masālik al-Afhām ilā 
Tanqiḥ Sharāʻiʻ al-Islām. Qom: Mūʻassasat al-Maʻārif al-Islāmīyya.

al-ʻĀmilī, Zayn al-Dīn Ibn ʻAlī (al-Shahīd al-Thānī). 1995/1416. Tamhīd al-Qawāʻid al-
Uṣūlīyat wa al-ʻArabīyah. Qom: Maktab al-Aʻlām al-Islāmī.

Al-Āmulī, MuḥammadTaqī. 1960/1380. Miṣbāḥ al-Hudā fī Sharḥ al-ʻUrwat al-Wuthqā. 
Tehran: The Office of the Author. 

al-Anṣārī, Murtaḍā Ibn Muḥammad Amin (al-Shaykh al-Anṣārī). 2007/1428. Farāʼid al-
Uṣūl. 7th.  Qom: Majmaʻ al-Fikr al-Islāmī. 

al-Ardabīlī, Aḥmad Ibn Muḥammad (al-Muḥaqqiq al-Ardabīlī). 1982/1403. Majmaʻ al-
Fāʻida wa al-Burhān fī Sharḥ Īrshād al-Aḍhhān. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li 
Jamāʻat al-Mudarrisīn. 

al-Āshtīyānī, Muḥammad Ḥasan. 2008/1429. Baḥr al-Fawāʻid fī Sharḥ al-Farāʻid. Beirut: 
Muʻassasat al-Tārīkh al-ʻArabī. 

al-Baḥrānī, Yūsuf Ibn Aḥmad (al-Muḥaqqiq al-Baḥrānī). 1984/1405. al-Ḥadāʻiq al-Nāẓira 
fī Aḥkām al-ʻItrat al-Ṭāhira. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

al-Bihbahānī, Muḥammad Bāqir (al-Waḥīd al-Bihbahānī). 1984/1405. al-Fawāʼid al-
ʻIllīyat- al-Qawāʻid al-Kulīyat. 2nd. Ahwaz: Maktabat Dār al-ʻIlm.

Al-Fāḍil al-Hindī, Muḥammad ibn Ḥasan. 1995/1416. Kashf al-Lithām wa al-Ibhām ʻan 
Qawāʻid al-Aḥkām. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn. 

al-Fāḍil al-Lankarānī, Muḥammad Jawād. 2008/1387. Barrasī-yi Fiqhī-Ḥuqūqī-yi Talqīḥ-i 
Maṣnūʼī. Qom: Markaz Fiqh al-Aʻimmat al-Aṭhār.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
1997/1376. Fawāʻid al-Uṣūl. Taqrīrāt Muḥammad ʻAlī Kāẓimī Khurāsānī. Qom: 
Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


173

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Nāʼīnī).1973/1352. Ajwad al-Taqrīrāt. Taqrīrāt al-Sayyid al-Khuʼī). Qom: Maṭbaʻat al-ʻIrfān.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā Nāʼīnī). 
2017/1439. Wasīlat al-Nijāt. Edited by Jaʻfar Nāʼīnī. Qom: Dār al-Tafsīr.

Al-Gharawī al-Nāʼīnī, Muḥammad Ḥusayn (al-Muḥaqqiq al-Nāʼīnī, Mīrzā 
Nāʼīnī).1997/1418. Risālat al-Ṣalāt fī Mashkūk. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ al-Turath.

al-Ḥakīm, al-Sayyid Muḥammad Saʻīd. 1993/1414. Al-Muḥkam fī Uṣūl al-Fiqh. Qom: 
Muʼasassat al-Minār.

al-Ḥillī, Ḥasan Ibn Yūsuf (al-ʻAllāma al-Ḥillī). 1968/1388. Tadhkirat al-Fuqahāʻ. Qom: 
Muʼassast Āl al-Bayt li Īḥyāʻ al-Turāth.

Al-Ḥillī, Ḥusayn. 2010/1432. Uṣūl al-Fiqh. Qom: Maktabat al-Fiqh wa Uṣūl al-Mukhtaṣah.

al-Ḥillī, Muḥammad Ibn  asan (Fakhr al-Muḥaqqiqīn). 1967/1387. Īḍāḥ al-Fawāʻid fī 
Sharḥ Mushkilāt al-Qawāʻid. Edited by Sayyid Ḥusayn Mūsawī Kirmānī, ʻAlī Panāh 
Ishtihārdī and ʻAbd al-Raḥīm Burujirdī. Qom: Muʼassasat  Ismāʻīlīyān. 

al-Ḥurr al-ʻĀmilī, Muḥammad Ibn Ḥasan. 1988/1409. Tafṣīl Wasāʼil al-Shīʻa ilā Taḥṣīl al-
Masāʼil al-Sharīʻa. Qom: Muʼassasat  Āl al-Bayt li Iḥyāʼ al-Turāth.

al-Ḥusaynī al-Rawḥānī, Sayyd Muḥammad. 1992/1413. Muntaqī al-Uṣūl. Taqrīr (writen 
by) ʻAbd al-Ṣāḥib al-Ḥakīm. Qom: the Office of al-Sayyid al-Ḥusaynī al-Rawḥānī.

al-Ḥusaynī al-Sīstānī, al-Sayyid Muḥammad Riḍā. 2003/1444. Buḥūth fī Aḥkām Ṣalāt al-
Musāfir. Transcripted by ʻAlī al-Bahādulī. Qom: Dār al-Kutub al-Ḥakīm. 

al-Ḥusaynī al-Sīstānī, al-Sayyid Muḥammad Riḍā. 2007/1428. Wasāʼil al-Anjāb al-
Ṣanāʻīyat. 2nd. Beirut: Dār al-Muwarrikh al-ʻArabī.

al-ʻIrāqī, Āqā Ḍīyāʼ al-Dīn. 1993/1414. Risālat fī Istiṣḥāb al-ʻAdam al-Azalī. Qom: 
Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

Al-Jawāhirī, Muḥammad Taqī. 2007/1428. Ghāyat al-Maʼmūl (Taqrīrāt al-Buḥūth al-
Sayyid al-Khuʼī). Qom: Majmaʻ al-Fikr al-Islāmī. 

al-Jazāʻirī al-Murawwij, al-Sayyid Muḥammad Jaʻfar. 2004/1385. Natāʼij al-Afkār fī al-
Uṣūl. Taqrīrāt Buḥūth Sayyid Maḥmūd Ḥusaynī Shārūdī. Qom: Manshūrāt Āl al-Murtaḍā

al-Khumaynī, al-Sayyid Muṣṭafā. 1997/1418. Durūs al-ʼAʻlām wa Naqduhā. Tehran: 
Muʼassasat  Tanẓīm wa Nashr Āthār al-Imām al-Khumaynī. 

al-Khurāsānī, Muḥammad Kāẓim (al-Ākhund al-Khurāsāni). 1989/1409. Kifāyat al-Ūṣūl. 
Qom: Muʻassasat Āl al-Bayt li Iḥyāʻ al-Turāth. 

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 1997/1418. Mawsūʻat al-Imām al-Khuʼī. 
Qom:Muʼassasat  Iḥyāʼ Āthār al-Imām al-Khuʼī. 

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 2002/1422. Miṣbāḥ al-Uṣūl. Taqrīrāt Sayyid 
Muḥammad Surūr Wāʻiẓ Ḥusaynī. Qom: Muʼassasat  Iḥyāʼ Āthār al-Imām al-Khuʼī.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


174

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 2002/1422. Miṣbāḥ al-Uṣūl. Taqrīrāt Sayyid 
Muḥammad Surūr Wāʻiẓ Ḥusaynī. Qom: Maktabat al-Dāwarī.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim.1996/1417. Al-Hidāyat fī al-Uṣūl. Taqrīrāt 
Ḥasan Ṣāfī Iṣfahānī. Qom: Muʼasassat Ṣāhib al-Amr. 

al-Mūsawī al-Khumaynī, al-Ṣayyid Rūḥ Allāh (al-Imām al-Khumaynī).1994/1415. Anwār 
al-Hidāyat fī al-Taʻlīqa ʻalā al-Kifāya. 2nd. Tehran: Muʼassasat  Tanẓīm wa Nashr Āthār 
al-Imām al-Khumaynī. 

al-Mūsawī al-Khumaynī, al-Ṣayyid Rūḥ Allāh (al-Imām al-Khumaynī). 2003/1424. 
Tawḍīḥ al-Masāʼil. Qom. Muʼassasat  al-Nash al-Islāmī li Jmāʻat al-Mudarrisīn.

al-Najafī, Muḥammad Ḥasan. 1983/1404. Jawāhir al-Kalām fī Sharḥ Sharāʻiʻ al-Islām. 
7th. Edited by ʻAbbās al-Qūchānī. Beirut: Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī.

al-Qāʼinī, Muḥammad. 2003/1424. al-Mabsūṭ fī Fiqh al-Masāʼil al-Muʻāṣira- al-Masāʼil 
al-Ṭibīyat. Markaz-i Fiqhī-yi Aʻimmi-yi Aṭhār (A.S).

al-Ṣadr, al-Sayyid Muḥammad Bāqir. 1996/1417. Buḥūth fī ʻIlm al-Uṣūl. Muʼassasat 
Dāʼirat al-Maʻārif al-Islāmīyya.

al-Ṣanqur, Muḥammad. 2007/1428. al-Muʿjam al-Uṣūlī. 3rd. Qum: Manshūrāt al-Ṭayyār.

al-Ṭabāṭabāʼī  al-Ḥakīm, al-Sayyid Muḥammad Saʻīd. 2007/1428. Al-Kāfī fī Uṣūl al-Fiqh. 
4th. Beirut: Dār al-Hilāl. 

al-Ṭabāṭabāʾī al-Ḥakīm, al-Sayyid Muḥsin. 1987/1408. Ḥaqāʼiq al-Uṣūl. 5th. Qom: 
Maktabat al-Baṣīratī. 

al-Ṭabāṭabāʼī al-Ḥakīm, al-Sayyid Muḥsin. 1995/1416. Mustamsak al-ʻUrwat al-Wuthqā. 
Qom: Muʼassasat  Dār al-Tafsīr. 

al-Ṭabāṭabāʼī al-Yazdī, al-Sayyid Muḥammad Kāẓim. 1988/1409. al-ʻUrwat al-Wuthqā 
fīmā Taʻummu bihī al-Balwā. 2nd. Beirut: Muʼassasat  al-Aʻlamī li al-Maṭbūʻāt.

al-Ṭabāṭabāʼī al-Yazdī, al-Sayyid Muḥammad Kāẓim. 1998/1419. al-ʻUrwat al-Wuthqā 
al-Muḥashā. Qom: Muʼassasat  al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

al-Ṭabāṭabāʼī al-Yazdī, al-Sayyid Muḥammad Kāẓim. 2016/1437. al-ʻUrwat al-Wuthqā 
wa al-Taʻlīqāt ʻAlayhā. Qom: Muʼassasat  al-Sibṭayn al-ʻĀlamīyah.

Al-Ṭihrānī al-Najafī, Ḥādī. 1941/1320. Muḥajjat al-ʻUlamāʼ. Tehran.

al-Tūnī, ʿAbd Allah Ibn Muḥammad (al-Fāḍil al-Tūnī). 1994/1415. Al-Wāfī fī Uṣūl al-
Fiqh. 2nd. Qom: Majmaʻ al-Fikr al-Islāmīyah.

Murtaḍawī, Muḥsin. 2019/1398. Talqīḥ-i Maṣnūʻī dar Āʼīnih-yi Fiqh. Qom: Būstān-i 
Kitāb-i Qom (Intishārāt-i Daftar-i Tablīghāt-i Islāmī-yi Ḥawzi-yī ʿIlmīyyi-yi Qom). 

Shahīdīpūr, Muḥammad Taqī. n.d. Abḥāth Uṣūlīyat; Mabāḥith al-Ḥajj.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


175

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Muḥammad Ḥusayn Nāʾīnī’s Approach to the Rational 
Analysis of the Institution of Inheritance

Khaled Ghafoori Al Hassani 1  
1.Faculty Member of Al-Mustafa International University, Qom, Iran. khaled110g@gmail.com; 
https://orcid.org/0009-0006-0909-9643

Article Info ABSTRACT

Article Type: 
Research Article

Article History: 

Received 26 October 
2025

Received in revised form 
02 November 2025  

Accepted 10 November 
2025

Keywords:
Muḥaqqiq Nāʾīnī, 
Ownership,
Inheritance,
Heir,
Legatee.

In his jurisprudential studies, Muḥaqqiq Nāʾīnī is 
distinguished by his precise rational and customary 
analyses of legislative issues. Among these is his 
examination of “ownership” and its customary conception, 
his explanation of the levels and hierarchies of ownership, 
and his investigation of its general and specific causes-
particularly in the matter of inheritance. His aim was to 
elucidate the rational foundation underlying the institution 
of inheritance as one of the mechanisms for establishing 
ownership, and to demonstrate that “the heir functions as 
the legal representative of the deceased.”
This study examines Nāʾīnī’s view in light of the established 
principles of ijtihād, employing both evidentiary and 
methodological tools to analyse his reasoning. The objective 
is to achieve a comprehensive understanding of ownership 
and its causes within the framework of Islamic jurisprudence.
The main conclusion of this study is that Muḥaqqiq Nāʾīnī’s 
hypothesis concerning inheritance-based on the assumption 
that the heir stands in place of the deceased as his legal 
successor-is incomplete.

Cite this article: Ghafoori Al Hassani. Kh(2025). “Muḥammad Ḥusayn Nāʾīnī’s Ap-
proach to the Rational Analysis of the Institution of Inheritance”. Jour-
nal of Islamic Law and Jurisprudence; 40(3); 175-201. 

© 2025 / The Author(s) retain the Copyright and full publishing rights.
Publisher: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- 
Razavi Branch. DOI: https://doi.org/10.22034/jrj.2025.73306.3087

Journal of Islamic Law and Jurisprudence (JILJ)
Vol.11;No.40;2025

Print ISSN  2476-7565                         Online ISSN  2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0009-0006-0909-9643
https://orcid.org/0009-0006-0909-9643
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.73306.3087




177

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

مقالۀ پژوهشی

نظریۀ محقق نائینی در تحلیل عقلایی پدیدۀ توريث1

   1. خالد غفوری الحسنی
khaled110g@gmail.com :1. استادیار جامعة المصطفی العالمیه و مدرس حوزۀ علمیۀ نجف اشرف، عراق. رایانامه

https://orcid.org/0009-0006-0909-9643

تاریخ دریافت: 1404/08/04
تاریخ بازنگری: 1404/08/11
تاریخ پذیرش: 1404/08/19

چکیده
محقق نائینی در پژوهش های فقهی خویش، در تحلیل های عرفیِِ دقیقِِ مســائل تشــریعی، 
ممتاز است. ازجمله این موارد، تحلیل ایشان از »ملکیت« و تصویر عرفی آن، تبیین سطوح و 
مراتب ملکیت و نیز بررسی علل آن به صورت کلی و به طور خاص در مسئلۀ »ارث« است. 
وی بــر آن بود تا وجه عقلاییِِ نهفته در جعل »ارث« به عنوان یکی از اســباب ایجادکنندهٔ 
ملکیت را تبیین کند و این که »وارث، قائم مقامِِ مورِِّث قرار گرفته است«. این دیدگاه را در 
پرتــو روش اجتهادیِِ اصولیِِ متعارف و با بهره گیری از ابزارهای اثبات و قواعد آن به بحث 
نهادیم. هدف، دستیابی به تصوری جامع دربارهٔ ملکیت و اسباب آن در فقه اسلامی است. 
مهم ترین نتیجه ای که بدان دست یافتیم، ناتمام بودن فرضیهٔ ارائه شده از سوی محقق نائینی 

دربارهٔ توريث - مبتنی بر قائم مقامیِِ وارث به جای مورِِّث - است.
کلیدواژه ها: محقق نائینی، ملکیت، توريث، وارث، مورِِّث.

1. غفــوری الحســنی، خالد )1404(. »نظریۀ محقــق نائینی در تحلیل عقلایی پدیدۀ توريث«، جســتارهای فقهی و 
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.73306.3087 اصولی. 11: 40 )3(. صص: 201-177 .

 © 1404. نویســندگانِِ دارنــدۀ حــق مؤلــف مقالــۀ خــود بــدون محدویــت هســتند.

ناشــر: مرکــز تخصصــی آخونــد خراســانی دفتــر تبلیغــات اسلامــی خراســان رضوی.

سال یازدهم، شماره پیاپی 40 ،  1404
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

http://JFo.akhs.bou.ac.ir
https://orcid.org/0009-0006-0909-9643
https://orcid.org/0009-0006-0909-9643
https://doi.org/10.22034/jrj.2025.73306.3087


178

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

مقدمه
محقق نائینی - چنان که بر هر کس که در بحوث فقهیِِ وی تأمل کند پوشــیده 
نیســت - در تحقیقات خویش به تحلیل های عرفیِِ دقیقِِ مســائل تشــریعی اهتمام 
ویژه ای داشــته است. ازجملۀ آن ها، تحلیل ایشــان از »ملکیت« و تصویر عرفی آن 
است که آن را »رابطه ای میان مالک و مال« می داند و این رابطه را به ریسمانی تشبیه 
می کند که یک ســر آن به مال محکم شــده و سر دیگرش بر گردنِِ مالک انداخته 
شده است. همچنین، تبیین سطوح و مراتب ملکیت و بررسی علل آن، هم به صورت 
کلی و هم به طور خاص در مســئلۀ »ارث«، از دیگر موارد شاخص در اندیشۀ ایشان 
به شــمار می رود. وی کوشیده است وجه عقلاییِِ نهفته در جعل »ارث« را به عنوان 

یکی از اسباب ایجادکنندۀ ملکیت روشن سازد.

بیان مسئله
ارث، ازجمله امور شایع در میان امت ها، ادیان و قوانین بشری است و در شریعت 
اسلامی از احکام ثابت به شمار می رود. در این پدیدهٔ تشریعی، ترکه از میّّت )مورِِّث( 
به شــخص زنده )وارث(، مطابق با شروط و ضوابط معیّّنی - که در نصوص شرعیِِ 
کتاب و ســنت ذکر شــده و در کتب فقهی تشریح گردیده است - منتقل می شود. 
ارث، یکی از اســباب ملکیت است و از آنجا که این ملکیت قهری و غیر اختیاری 
است، شایسته است چگونگی تحلیل و تبیین عقلاییِِ این نوع از ملکیت مورد کاوش 
قرار گیرد. محقق نائینی در این زمینه تصویری ارائه نموده اســت که شایســتهٔ تأمّّل، 
تبییــن و مطالعهٔ عمیق اســت. اهمیت این تحقیق نیز از لحاظ نقش و ســهم آن در 
شکل گیری دیدگاهی فراگیر دربارهٔ نظریهٔ ملکیت و اسباب آن در فقه والای اسلامی 

آشکار می گردد.

ضرورت تحقیق
روشن است که نگرش رایج در میان فقها و حقوقدانان آن است که اصل »ارث« 
از امور بدیهی نزد تمامی عقلا بوده و نیازمند تحلیل نیســت؛ ازاین رو، تمرکز کافی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


179

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

بر آن صورت نگرفته اســت. از همین جا کمبود پژوهش های تحلیلی در قلمرو ارث 
آشــکار می شود. آنچه محقق نائینی در خصوص ارث - با وجود ایجاز و اختصار - 
مطرح کرده است، از تحقیقات ارزشمند و کم نظیر به شمار می رود. این پژوهش، به 

تبیین، مطالعه و ارزیابی دیدگاه محقق نائینی همت گماشته است.

تبیین مفاهیم
به بیان سه اصطلاح کلیدی بسنده می کنیم:

توريث
توريث در لغت

»توريث« بر وزن »تفعیل« و از ریشۀ »ارث« است. »ورََّثتُُ فلاناًً من فلان« بدین 
معناست که »ارثِِ او را برایش قرار دادم« )زبيدي، 1414ق، 381/5(. برای »ارث« معانی 
متعددی ذکر کرده اند که حاصل آن چنین است: ارث یا به معنای »بقا« - که معنایی 
مصدری اســت - بوده و اصل و باقیمانده که متعلََّق آن هســتند، بدان بازمی گردند 
)جوهری، 1407ق، 272/1؛ ابن منظور، 1416ق، /199؛ فرّّاج، 1418ق، 9-10(؛ یا به معنای »انتقال« 
)راغب اصفهانی، 1412ق، 863( ـ که آن نیز معنایی مصدری است ـ و آنچه از شخصی به 
شخص دیگر منتقل می شود که متعلََّق آن است، به آن برمی گردد. بعید نیست که هر 
دو معنا از حیث اصل، واحد باشند و تنها از جهت لحاظ از یکدیگر جدا شده باشند.

این انتقال گاه حسی است؛ مانند انتقال اموال و اعیان از شخصی به شخص دیگر، 
به صورت واقعی )مانند انتقال مال به وارثِِ موجود در خارج( یا حکمی )مانند انتقال 
آن به حمل، پیش از تولدش( و گاه معنوی اســت؛ مانند انتقال علم و خُُلق. ازجمله 
هلُُ اسََّلماءِِ، وََتََستََغفِِرُُ لََهُُمُُ 

َ
بِِنياءِِ، يُُحِِبُُّهُُم أَ

َ
شواهد این معنا، حدیث شریف »املعلاءُُ وََرََثََةُُ الأَ

احليتانُُ فِِي ابََلرِِح إِِذََا ماتوا إِِلى يََومِِ اقِِليامََة« است )سيوطی، 1410ق، 191/2، ح 5705(.
ارث در اصطلاح

انتقال حق از انسانی که به طور واقعی یا حکمی مرده است، به انسانی که به طور 
واقعی یا تقدیری زنده است، در آغاز، به سبب نسب یا نکاح دائم، با سهم های معیّّن 

و مطابق با شرایط ویژه )عاملی جزینی، 1412ق، 333/2؛ نراقی، 1415ق، 7/19(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


180

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

ملکیت
ملکیت در لغت

ابن فارس می گوید: »ملک: میم، لام و کاف، اصلی صحیح اســت که بر قوّّت 
و استحکام در چیزی دلالت دارد. گفته می شود: »أملََتُُك عََجنََيه«؛ یعنی خمیرش 
را استحکام بخشید و محکم کرد... . »مََلََكََ الإنسانُُ الشيءََ يََملِِكُُه مِِلاًًك« و اسم آن 
»مََلك« است؛ زیرا دست ]انسان[ در آن قوی و استوار است. پس »مالک« به آنچه 
از مال، مالک آن شــده است گفته می شــود و »مملوک« به برده اطلاق می گردد« 

)ابن فارس، بی تا، 351/5(.
فراهیدی نیز می گوید: »المِِلك: آنچه از مال و کالا مالک شــده ای« )فراهيدی، 

1409ق، 380/5(.
»المََلِِک« کسی است که در میان جمع، به امر و نهی تصرف می کند و این، ویژهٔ 
تدبیر و سیاســت گذاری برای انسان های ناطق است؛ ازاین رو گفته می شود: »مََلِِکُُ 

الناس« )فرمانروای مردم(؛ ولی گفته نمی شود: »مََلِِکُُ الأشيـاء« )فرمانروای اشیا(.
»المُُلْْک« عبارت اســت از تســلط بر چیزی که در آن به واسطهٔ حکم، تصرف 
می شود و »المِِلك« همانند جنس برای »المُُلْْک« است؛ پس هر »مُُلْْک«ی »مِِلك« 

است؛ ولی هر »مِِلك«ی »مُُلْْک« نیست )ر.ک: راغب اصفهانی، 1412ق، 774 ــ 775(.
»مالک« کسی است که توانایی تصرف در مال خود را دارد و رواست به گونه ای در 
آن تصرف کند که هیچ کس حق منع او را نداشته باشد )ر.ک: العسکري، 1412ق، 473(.

ملکیت در اصطلاح
در اصــطلاح، ملکیت به معنای »اختصاص چیزی بــه چیزی خاص« تعریف 
شده است )آخوند خراسانی، 1409ق، 403(. این مفهوم، نزد عرف عام به صورت اجمالی 
روشــن اســت و عبارت اســت از رابطه ای ویژه میان مالک و مال مملوک. آنچه از 
عرف به دست می آید، این است که ملکیت صرفاًً »اختصاص به شی« نیست، بلکه 
اختصاصی خاص است؛ یعنی همان درجۀ شدید اختصاص که دربردارندهٔ همین و 
سلطه ای قوی بر شی است. این اختصاص خاص، یا از لحاظ عالم تکوین است و یا 

از لحاظ عالم اعتبار و عرف، هر روز بر این اساس با آن تعامل می کند.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


181

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

ملکیت اعتباری در فقه اسلامی
فقها به طور صریح به تعیین ذات مفهوم ملکیت در بُُعد حقوقی آن از منظر عرف 
نپرداخته اند. شــاید بتوان برداشت هایی از ســخنان برخی از ایشان استنباط کرد؛ اما 
بحثــی نظری میان فقهــا دربارهٔ تعیین برخی جهات مرتبط بــا این مفهوم به صورت 
دقیق - در پرتو قواعد منطقی، عقلی و عقلایی - مطرح شــده اســت؛ مانند بررسی 
مقولهٔ ملکیت از منظر فلســفی و تحلیل نوع جعل و چگونگی تشریع آن. در حالی 
که حقوقدانان به تنظیم تعریف ملکیت اهتمام داشــته اند، به آنچه فقها از جنبه های 

گوناگون دربارهٔ ملکیت بیان کرده اند، توجهی نکرده اند.

ماهیت ملکیت اعتباری
بحث مفصلی میان فقهای اسلام دربارهٔ تبیین حقیقت ملکیت جریان داشــته و 

می توان محور آن را در قالب پرسش های زیر خلاصه و محدود کرد:
آیا ملکیت از ســنخ اعراض مقولی عارض بر مالک یا مملوک است، یا از سنخ 

امور اعتباری؟
اگر ملکیت از اعراض مقولی باشد، از کدام مقوله است؟ آیا از قبیل »سلطنت«1 

1. أفاد المحقّّق النائيني؟ره؟ بأنّّ الملکية عبارة اُُخری عن الجدة، غاية الأمر أنّّ الجدة لها ثلاث مراتب:
المرتبة الُاُولی: وجدان الشيء حقيقة، بحيث يکون الشيء له حقيقة، وهذه المرتبة الحقيقية والواجدية الواقعية مخصوصة 
بمن له ملك السماوات والأرض، فهو الذي يقدر علی الإيجاد والإعدام، فهو الواجد الحقيقي، والتعبير عن هذه الجدة 
بالإضافة الإشراقية يرجع الی هذا المعنی، ولا يمکن إدراك کنه هذا المعنی إلا بنحو التقريب، وأشبه شيء به ممّّا اکتناهه 
من المخلوقات هو واجدية النفس الناطقة للصور العلمية المرتســمة في صقعها، حيث إنّّ النفس واجدة لها بالوجدان 
الحقيقي؛ لإنّّها توجد بنفس إنشاء النفس لها وتنعدم في هذا الصقع بنفس إعدامها، فإحاطتنا بمنشآت أنفسنا نظير ملکية 
الله سبحانه وقدرته، بيد أنّّه لمکان کون وجود النفس غير قائم بذاتها؛ لکونها قائمة بمبدعها وبارئها فلا نفسية لوجودها 

يکون وجدان الصور المرتسمة لها أيضاًً کذلك، ولذا صار التمثيل تقريباًًي. 
المرتبة الثانية: وجدان الشيء حسّّاًً، وذلك کالتقمّّص والتعمّّم، أي الهيئة الحاصلة من إحاطة القميص والعمامة بالإنسان، 
ومن الواضح أنّّ تلك الهيئة لا تحصل إلا بالإحاطة الخاصة، فلا تحصل إذا کان القميص مثلًاً في جانب والإنسان في 

جانب.
المرتبة الثالثة: وجدان الشــيء اعتباراًً، وهي اعتبار وجدان الشــيء، واعتبار کون الشــيء لشــيء آخر، وهي الملکية 
المبحــوث عنهــا، وقد صرّّح بأنّّ الملکية الاصطلاحية هي من إحدی المقــولات إلا أنّّها أضعف رتبة وأنزل درجة من 

الجدة الحقيقية )آملي، 1413ق، 84/1 - 85؛ نائینی، 1418ق، 93/1(.
غير أنّّ العلامة الطباطبائي - تبعاًً لصدر المتألّّهين )شيرازي، 1981م، 223/3( - لم يقبل بأنّّها من المقولات؛ فإنّّ الملکية 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


182

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

است، یا از مقولهٔ »اضافه«1 یا »جِِده«؟2
اگر ملکیت از امور اعتباری باشد - چنان که رأی صحیح همین است - حقیقت 
آن اعتبار چیست؟ آیا از امور انتزاعی است که از حکم تکلیفی یا امر دیگری انتزاع 
می شــود، یا از امور اعتباری است که به طور مستقل توسط جاعل جعل شده است، 
ـ 28؛  ـ 29؛ حائری، 1421ق، 15/1 ـ همانند دیگر امور اعتباری؟ )ر.ک: غروی، 1428ق، 27/36 ـ

آخوند خراسانی، 1409ق، 403).
اگر ملکیت از امور جعل شــدهٔ مستقل باشــد، نحو انشای آن چگونه است؟ آیا 
نوعی »اضافهٔ اعتباری« میان مالک و مملوک اســت، یا »سلطهٔ اعتباری« است، یا 

»جِِدهٔ اعتباری«؟

انواع ملکیت
ملکیت را می توان با توجه به لحاظ های مختلف، به تقسیم های گوناگون تقسیم 
کرد. یکی از تقسیم های مهم، تقسیم آن به »تکوینی« و »اعتباری« است، بدین گونه 

که ملکیت را با نظر به نسبت خود آن به واقع می توان به دو نوع تقسیم نمود:

الحقيقية في مثل قوی النفس حيثية وجودية هي قيام وجود شيء بشيء بحيث يختص به فيتصرّّف فيه کيف شاء ليست 
معنی مقولاًًي، والملکية الاعتبارية الذي في مثل کون الفرس لزيد اعتبار الملکية الحقيقية دون مقولة الإضافة )طباطبائي، 

.)135 - 134 ،1362
وأفاد بعض المحقّّقين بأنّّ الإضافة ] = الملکية [ الإشراقية شاملة لجميع الملاك والأملاك والأشياء والسماوات والأرضين 
وغيرهــا کما هو ظاهر، وهي خارجة عن مقولــة الجواهر والأعراض الحقيقية؛ لأنّّها إيجــاده تعالی، والوجود والإيجاد 
خارجان عن الجواهر والمقولات. کما أفاد بأنّّ الملکية المقولية المعبّّر عنها بالجدة هي إحدی المقولات العرضية. وأمّّا 

الملکية الاعتبارية فهي ليست من الأعراض والمقولات )غروي، 1428ق، 16/36(.
أقول: والظاهر أنّّ هذا البيان يرجع الی ما أفاده صدر المتألّّهين.

1. الإضافة: هيئة حاصلة من نسبة الشيء الی شيء آخر منسوب الی الشيء الأول المنسوب إليه، کهيئة الإضافة التي في 
الأخ، فإنّّ فيها نسبة الأخ بالُاُخوّّة الی أخيه المنسوب الی هذا الأخ المنسوب إليه بالُاُخوّّة. والنسبة فيها متکرّّرة، لکلّّ من 
المضافين نسبة غير ما في الآخر، غير أنّّهما متلازمتان لا تنفکّّان في ذهن ولا خارج. وهي تارة تکون متشاکلة الأطراف 
کالأخ والأخ والجار والجار، واُُخری مختلفة الأطراف کالأب والابن والعالي والسافل )طباطبائی، 1362، 125 - 129(.

2. الجدة: الهيئة الحاصلة للجسم بسبب إحاطة جسم بکلّّه أو ببعضه بحيث ينتقل المحيط بانتقال المحاط. وتنقسم الی 
تامّّة وناقصة والی طبيعية وغير طبيعية، والُاُوليان کإهاب الحيوان والثانيتان کالتختّّم. وتسمّّی أيضاًً بالملك.

وبنظــر أخرين ثمّّة تفاوت بين الملك والجدة )آملي، 1413ق، 84/1 – 85؛ نائینی، 1418ق، 93/1؛ طباطبائي، 1362، 
134 – 135؛ حائري، 1421ق، 27/1(.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


183

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

الف- ملکیت تکوینی
این همان »اختصاص خاص به شی« است که متضمن سلطهٔ تکوینی بر آن است؛ 
یعنی احاطه بر شی و توانایی تصرف در آن و کنترل شئونش به طور تکوینی؛ مانند ملکیت 
مــا بر اعضای بدنمان یا ملکیت خداونــد متعال بر جهان. اگرچه میان این دو مثال از 
جهت های دیگر تفاوت قائل شده اند؛ بدین صورت که ملکیت خداوند متعال، اضافهٔ 
اشراقی است و اصولًاً از سنخ مقولات نیست، برخلاف مثال اول که می توان اضافهٔ آن 
را از مقولات به شمار آورد. برخی این ملکیت را از »جِِده« دانسته اند و برخی دیگر آن 
را از مقولهٔ »کيف«. بر این اساس، »ملک« می تواند یکی از مقولات ده گانۀ فلسفی و 
یکی از اعراض نه گانه باشد و دیگران نیز قائل شده اند که از مقولات نیست. چه اضافه 
و جِِده را از مقولات خارجی بدانیم یا نه، لحاظ آن نسبت به واقع و عالم خارجی است.1

ب- ملکیت اعتباری
ایــن عبارت اســت از »اعتبار اختصاص خاص« که متضمن ســلطهٔ اعتباری و 
فرضی بر شی است؛ خواه توانایی تصرف در آن به طور تکوینی و در خارج را داشته 
باشــد - مانند تصرف زید در اســب مملوکش به واسطهٔ ســوار شدن بر آن - و خواه 
توانایی تصرف در آن به طور تکوینی و در خارج را نداشته باشد مانند نرسیدن دست 

مالک به بردهٔ فراری، چهارپای گریزان یا خانه ای که از او غصب شده است.

تصویر محقق نائینی از ملکیت به صورت کلی
محقق نائینی، ملکیت و آنچه بر آن عارض می شــود - مانند تبدل - را با مثالی 
حسی، عرفی و ساده به روشنی نشان داده است. او ملکیت اعتباری را به ریسمانی 
تشبیه کرده است که دو سر دارد: یکی متصل به مالک و دیگری متصل به مملوک. 

ـ حملًاً ذاتاًًي، ولا يُُحمل  ـ الموضوعات ـ 1. المقولات مصطلح فلســفي معناه: المحمولات التي تُُحمل علی الأشــياء ـ
عليها شيء حملًاً ذاتاًًي، وهي ماهيات بسيطة غير مرکّّبة من جنس وفصل، متباينة فيما بينها، وهي الأجناس العالية التي 
ليس فوقها جنس. وقسّّموها الی جوهر وعرض، واختلفوا في عدد الأعراض ما بين ثلاثة الی تسعة، والذي عليه جمهور 

ـ 90 (. المشّّائين هو الأخير، أي تسعة، فالمقولات عندهم عشرة. ودليلهم في ذلك الاستقراء )طباطبائی، 1362، 88 ـ
والمقولات العشر هي:

1- الجوهر. 2- الکمّّ. 3- الکيف. 4- الوضع. 5- الأين. 6- المتی. 7- الجِِدة. 8- الإضافة. 9- أي يفعل. 10- أن ينفعل.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


184

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

به طور ثبوتی، ممکن است تبدل بین دو مالک، دو مملوک یا دو ملکیت واقع شود.
تبدل بین دو مالک به این صورت اســت که مالک نان، ســر ریســمان اعتباری 
متصــل به نان را از گردنش برمی دارد و بر گــردن مالک آب می اندازد و بالعکس، 
مالک آب نیز آن را از گردنش برمی دارد و بر گردن مالک نان می اندازد. این همه در 
عالم اعتبار رخ می دهد. بر این پایه، دو ریسمان اعتباری به ذات خود و با سر محکم 
و متصل به دو مال )نان و آب( باقی هســتند و تحویل و تبدل تنها در ســر متصل به 

مالک صورت می گیرد.
این موضوع همانند باب ارث اســت که وارث، قائم مقام مورِِّث می شــود. از این 
قاعده نتیجه گرفته می شــود که اگر مال، متعلقه حق دیگری باشد، به همان صورت 
به ارث می رسد. راز این امر آن است که در ناحیهٔ ملکیت، هیچ تغییر و تحویلی رخ 

نمی دهد، بلکه تنها تبدل در سر متصل به مالک صورت می پذیرد.
تبدل بین دو ملکیت، به معنای جایگزینی »اضافه« و »ریسمان« بین مالک نان 
و نانش به جای ریســمان بین آب و مالک آن است، بدون آن که مال و مالک آن ها 
تغییری در وضعیت خود داشــته باشند. اگر آن ریســمان را به صورت حسی تصور 
کنیم، تبدل آن به معنای انتقال از مکان خارجی خود و قرار گرفتن در مکان ریسمان 

دیگر است، بدون تغییر در دو سر آن.
تبدل بین دو مال بدین گونه اســت که مالک نان، ســر ریسمان متصل به مال را 
برمــی دارد، از نان جدا می کنــد و در عالم اعتبار بر آب محکم می بندد و بالعکس، 
مالک آب نیز ســر متصل به آن ریسمان اعتباری را از آب باز کرده و بر نان محکم 
می بندد. در این فرآیند، دو ریسمان بر ماهیت خود و همچنین سر متصلشان به مالک 

باقی می مانند، بدون هیچ تبدیلی در آن ها )ر.ک: آملی، 1413ق، 85/1 - 86(.

 تعلیق
1( مراد محقق نائینی از »تبدّّل طرف اضافه«، »مالک« اســت و مراد از »طرف 
دیگر«، »مال« و مراد از »اضافه«، رابطهٔ ملکیت است که آن را به ریسمان اعتباری 
تشبیه کرده است. در تمامی موارد نقل - چه اختیاری و چه قهری - تبدل در »طرف 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


185

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

اضافه« رخ می دهد. تفاوت تنها از جهت نوع »طرف مبدل« اســت: در ارث، تبدل 
تنهــا در طرف مالک صورت می گیرد و مال بر حال خود باقی می ماند؛ اما در عقود 
و معاوضات، تبدل در طرف مال رخ می دهد و مالک بر حال خود باقی می ماند. در 
عین حال، تبدل در خود »اضافه« به طور ثبوتی در معاوضاتی مانند بیع معقول وجود 

دارد؛ ولی دلیل اثباتی برای آن در دست نیست.
2( این موارد نقل، محلی برای »تبدل یک اضافه به اضافهٔ دیگر« نیستند - حتی در 
معاوضات، چه رسد به ارث؛ به این معنا که منظور، تبدل ریسمان مالک اول به ریسمان 
مالک دوم نیســت، بلکه محور، »تبدل طرف اضافه« - یعنی سر ریسمان - است.
3( ادعای عدم حصول تبدل در »اضافه« به واســطهٔ این موارد نقل، مستلزم بقای 
اضافه و عدم تغییر آن با نقل و انتقال نیست؛ زیرا واضح است که اضافه با تبدل یکی 
از دو طرفش به طور قطعی متبدل می شــود؛ اما کلام نائینی تنها ناظر به این است که 
در معاوضه، محلی بــرای »تبدل یک ملکیت به ملکیت دیگر« و »جایگزینی یک 
اضافه در مقابل اضافهٔ دیگر« نیست. او ناظر به حصول تبدل در خود اضافه یا عدم آن 
نبوده است. ازاین روست که از لفظ »تبديل« - و نه »تبدّّل« - استفاده کرده است.

4( از اینجا روشن می شود که دفاع از او با این بیان که: »این کلام، تحلیلی عقلایی 
از مطلب است، نه تحلیلی عقلی و فلسفی تا بر آن اشکال شود که اضافه حتماًً با تغییر دو 
طرفش تغییر می کند«، دقیق نیست؛ زیرا اضافهٔ اعتباری خود »اضافه« است و دارای 
معنایی نســبی و حقیقی است که قائم به دو طرفش است؛ بنابراین، بین اضافهٔ عقلی 
و عقلایی تفاوتی نیســت؛ چراکه اضافهٔ عقلایی به طور ثبوتی در نفس الامر واقعیت 
دارد و همانند »أنياب الغيلان« )دندان های غول ها1( - به تعبیر محقق نائینی – نیست؛ 
بنابراین، هم اشــکال و هم دفاع، هر دو نادرست هســتند )ر.ک: آملی، 1413ق، 85/1(.
5( بلکه اگر فرض کنیم محقق نائینی; ادعای عدم تبدل »اضافه« - یعنی ملکیت 
- در ارث را دارد، این امر ممکن است؛ گویا عقلا در مورد خاص، وارث را به جای 
مــورِِّث قرار داده و ادعا و اعتبار کرده اند، چنان کــه هیچ تبدلی در خود مالک رخ 

1. غيلان جمع غول. والغول: ساحرة الجنّّ، وقيل: الذکر من الجنّّ )ر.ک: ابن منظور، 1416ق، 510/11(. والتعبير بـ 
)أنياب الغيلان ونحوه( يُُقال للُاُمور الوهمية والخرافية التي لا واقع لها.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


186

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نداده است تا زمانی که سخن در دایرهٔ اعتباریات باشد.
6( شاید این، مراد مدافع پیشین باشد؛ اما عبارت او در ادای این معنی قاصر است.
آنچه ایشــان بیان کرده اند، مبنی بر عدم وقوع »تبدل دو مال« در ارث - اگرچه 
صحیح است و حتی از واضح ترین واضحات به شمار می آید؛ زیرا تا زمانی که هیچ 
مبادله ای صورت نگرفته باشــد، روشن است که در مال تبدلی رخ نمی دهد و این از 
باب سالبه به انتفای موضوع است - اما تصویری که برای ارث ارائه داده اند، صحیح 
نیست؛ چه تعبیر شود به »قیام وارث مقام مورِِّث خود«، یا »امتداد شخصیت مورِِّث 
بودنش«، یا گویی مالک در مرتبه ای از وجودش مرده و در ضمن وارث در مرتبه ای 

دیگر هنوز باقی است، یا اینکه »تبدل یک مالک به مالک دیگر« است.

دیدگاه محقق نائینی دربارۀ توريث
از آنچه گذشت، دیدگاه محقق نائینی دربارهٔ توريث روشن شد، آنجا که گفته است:

»... إنّّمــا التحويل والتبديل في الطرف المتّّصــل بالمالک، و هذا کما في باب 
الإرث حيث إنّّ الوارث يقوم مقام المورِِّث. و يتفرّّع عليه: أنّّه لو کان المال متعلّّقاًً لحقّّ 
آخر یکون بما هو کذلك موروثاًً. والسرّّ في ذلك: هو عدم حدوث التغيير والتحويل في 
ناحية الملکية، بل إنّّما التبديل في طرفها المتصل بالمالك«؛ »... تحویل و تبدل فقط 
در سر متصل به مالک رخ می دهد و این همانند باب ارث است که وارث، قائم مقام 
مورِِّث می شود. از این قاعده نتیجه گرفته می شود که اگر مال متعلقه حق دیگری باشد، 
به همان صورت به ارث می رسد. راز این امر آن است که در ناحیهٔ ملکیت، هیچ تغییر 
و تحویلی رخ نمی دهد، بلکه تنها تبدل در ســر متصل به مالک صورت می پذیرد«.

تبیین دیدگاه:
ایشــان ادعا می کند که عقلا، وارث را به جای مورِِّث می نشــانند و او را همانند 
مورِِّث به حســاب می آورند؛ یا اینکه عقلا، وارث را امتداد مورِِّث می دانند و یا اینکه 
عقلا ملاحظه می کنند که مالک )مورِِّث( هنگام مرگ، تنها در یکی از مراتب وجود 
اعتباری اش می میرد. بدین ترتیب، با مرگ او، یک مرتبهٔ اعتباری از او زایل می شود 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


187

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

و مرتبهٔ اعتباری دیگری برایش باقی می ماند - با اختلاف در تصویرها و تعبیرها - اما 
ایدهٔ اصلی یکی است، همان گونه که واضح است.

محقق نائینی شاهد بر این ادعا آورده است: در فرآیند انتقال مال از مورِِّث به وارث، 
تنها عین مال منتقل نمی شود، بلکه مال با تمام متعلقاتش - مانند حقوق مرتبط با آن 
- منتقل می گردد. این امر نشان دهندهٔ آن است که وارث به جای مورِِّث قرار گرفته 
است؛ وگرنه دلیلی برای التزام او به حقوق مرتبط با عین منتقل شده به او وجود نداشت.

ارزیابی نظریۀ محقق نائینی
اول: اگر مراد ایشــان از قولش »ويتفرّّع عليه: أنّّه لو کان المال متعلّّقاًً لحقّّ آخر 
یکــون بما هو کذلك موروثاًً. والســرّّ في ذلك: هو عدم حــدوث التغيير والتحويل 
فــي ناحية الملکية، بــل إنّّما التبديل في طرفها المتصل بالمالــك« - همان گونه که 
از عبارتش پیداســت - این باشد که این امر شــاهد بر قیام وارث مقام مورِِّث است، 
این شــاهد شایســته نیســت؛ زیرا در تمامی حالات نقل و انتقــال، حقوق مرتبط با 
اعیان - همچنان که هســتند - باقی می مانند. نمونهٔ روشــن آن این اســت که اگر 
عین مستأجره ای فروخته شود، حق مستأجر در عین - از جهت استحقاق منفعت - 
همچنان به قوت خود باقی است و زائل نمی شود. حتی اگر فرض شود که در ارث، 
تبدل برای خود »اضافه« - و نه طرف آن - رخ می دهد، باز هم وضع به همین منوال 
است. راز این امر آن است که حقوق با نقل و انتقال باطل نمی شوند، نه به دلیل عدم 
حصول تبدل در اضافه و اگر مراد ایشان از آن، این باشد که در تمام معاوضات، هیچ 
تبدلی در »اضافه« رخ نمی دهد، سخن همان است؛ یعنی بقای حقوق مرتبط با اعیان 
بر حال خود، ناشی از عدم بطلان آن ها - هر جا که آن اعیان قرار گیرند - است، نه 

به دلیل عدم تبدل »اضافه«.
دوم: امــا دربارهٔ ارزیابی آنچه محقق نائینی بیان کرده اند - مبنی بر ادعای تنزیل 
وارث به جای مورِِّث یا قیام او مقام مورِِّث - برای اســتوار ســاختن فرآیند ارزیابی بر 
پایه ای محکم، مناسب است که وجوه متصور برای توريث را در آغاز بررسی کنیم.

ســوم: اگر بخواهیم حقیقت توريث را بشناسیم، ناگزیر باید این پدیده را به دقت 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


188

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تحلیل کرده و تفســیری متناســب با طبیعت آن ارائه دهیم. اولین پرسشی که مطرح 
می شود این است: توجیه عقلایی آن چیست؟ زیرا تردیدی نیست که ارث، ملک یا 
حــق جدیدی برای وارث زنده اضافه می کند. این اضافهٔ جدید، وارث زنده آن را از 
مورِِّث مرده به ارث برده اســت. مورِِّث، پیش از مرگ، طرف آن اضافه بود؛ ترکه - 
خواه مال باشد یا حق - به او اضافه داشت و پس از مرگش، به وارث زنده منتقل شد. 
در اینجا به طور منطقی پرسیده می شود: علت این انتقال در اضافه چیست؟ و منشأ این 

تحول و تبدل طرف آن کدام است؟
باید دانست که طرح این پرسش دربارهٔ ارث، ناشی از توهم عدم معقولیت تبدل 
در »اضافه« بین مال و مالک یا بین حق و صاحب آن نیست؛ زیرا اصل تبدل، امری 
معقول و متعارف است و هیچ مانع یا اشکالی در تبدل »اضافه« - تا زمانی که از امور 
اعتباری اســت و هیچ دشواری در تغییر و تحول آن وجود ندارد - نیست. بلکه این 

یک امر واقع و متعارف است و نظایر بسیاری برای آن وجود دارد.
چنین تبدلی را در موارد عقود ناقله - مانند عقد بیع - مشــاهده می کنیم: پیش 
از بیع، مبیع به بایع اضافه داشــت و پس از بیع، این اضافه تبدل یافته و تحول می یابد 
و طــرف جدیدی - یعنی مشــتری - پیدا می کند. این تبــدل تصادفی یا عبث رخ 
نمی دهد، بلکه علت و ســببی دارد و آن »عقد بیع« اســت که بین بایع و مشتری در 
ازای عوض - که همان ثمن مسمی در عقد است - منعقد شده است. در عقد هبه 

نیز چنین تبدلی در »اضافه« رخ می دهد، هرچند در ازای عوض نباشد.
در مورد ما - یعنی ارث - تنها از »علت و سبب تبدل اضافه در آن« پرسش می کنیم.

منشأهای متصور برای توريث
منشــأهای متصور برای توريــث و تبدل »اضافــه« در آن، از نظر عقلایی، چند 

احتمال دارد که مهم ترین آن ها به نظر ما عبارت اند از:
احتمال اول: منشأ ذاتی

ممکن است ادعا شود که در انسان میل طبیعی وجود دارد که اگر کسی بمیرد، 
ترکهٔ او به خویشــان و نزدیکانش منتقل شــود. این امری فطری اســت که در نفس 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


189

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

انســانی نهفته و احساسی غریزی اســت که به طور تکوینی در او نهاده شده است. 
موافقت همهٔ بشــریت در طول تاریخ و در میان تمامی امت ها و ملت‌های گذشته و 
حاضر، مؤید این امر است و می تواند دلیل متین و شایسته ای برای توجیه پدیدهٔ توارث 

باشد )شهيدی، 1387، 15(.
احتمال دوم: سببیّّت قانون

ممکن است برخی فرض کنند که این تملیک قهری در ارث، ناشی از »قانون« 
اســت؛ زیرا ارث تــا زمانی که خارج از دایرهٔ تصرف قانونی اســت و نقشــی برای 
ارادهٔ انســان در آن وجود ندارد، ایجاد و اعتبار این تملیک بر عهدهٔ قانون گذار قرار 
می گیــرد. در اینجا عقلا مصلحتی در نظر گرفته اند مبنی بــر اینکه ترکه نه در زمرهٔ 
مباحات عمومی قرار گیرد، بلکه به نزدیک ترین افراد مالک متوفی - یعنی اعضای 

خانوادهٔ او - منتقل شود.
احتمال سوم: عقد اجتماعی عام

به دلیل اینکه توارث از پدیده های متعارف در جوامع است، ازجمله امور مسلمی 
اســت که نظام اجتماعی بر آن اســتوار اســت و افراد جامعه چاره ای از پذیرش آن 
ندارند، اگر بخواهند در آن جامعه زندگی و تعامل کنند؛ همانند دیگر مسائل، مانند 
ضرورت حفظ نظم عمومی و جلوگیری از اخلال در آن و لزوم رعایت آداب عمومی؛ 
بنابرایــن، یک »عقد اجتماعی عام« بین افراد و هیئت اجتماعی وجود دارد که همهٔ 
آنچــه ادارهٔ زندگی اجتماعی و تداوم حرکتش را بر عهده دارد - ازجمله توارث بین 
مردگان و زندگان - را شــامل می شود. این عقد اجتماعی عام، توجیه کنندهٔ اعطای 
حق ارث به خویشان در وراثت خویشاوندانی است که پیش از آن ها می میرند. بدین 
ترتیب، قدرت جامعه - بر اساس عقد اجتماعی عام - این حق را اعطا کرده است. 
این تفســیر نیز در نگاه اول، منطقی، هماهنگ با عقل و ناسازگار با نگرش عقلایی 

به نظر نمی رسد.
احتمال چهارم: عقد خاص

نحوهٔ تصور آن مشــابه احتمال پیشین است؛ زیرا خانواده بر مجموعه ای از مبانی 
مفروض - مانند التزام به نفقه، سرپرستی و تربیت کودکان، همکاری بین اعضای آن 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


190

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

و عدم خیانت - استوار است. این امور مورد توافق قرار گرفته و در اذهان همهٔ اعضای 
خانواده متمرکز شده اند؛ بنابراین، از نظر عقلا، الزام آور و مطابق موازین عقلایی معتبر 
هستند و ارزش حقوقی آن ها مانند شروط و عقود منعقد و تصریح شده است. ازجملهٔ 
این مبانی، پدیدهٔ توارث بین اعضای خانواده است: اگر یکی از آنان بمیرد، اموالش به 
باقی ماندگان منتقل می شود. این تعهد خاص، حق توارث بین اعضای خانواده را ایجاد 
می کند و می توان گفت که قدرت خانواده منشــأ این حق اســت )ر.ک: موسى، محمّّد 
يوســف، التركة والميراث، 52 – 54؛ مدوّّنة جســتنيان: 337  ــ 338؛ به نقل از: برّّاج، 1420ق، 48 - 50(.

احتمال پنجم: قدرت و سلطۀ دولت
این احتمال را می توان بر پایۀ یکی از دو اساس تقریب استدلال کرد:

اساس نخســت: آن اســت که دولت، مالک حقيقی اموال است و افراد، صرفاًً 
نمايندگان و وکلايی از جانب اويند؛ بدين معنا که هيچ گونه مالکيت خصوصی مطلق 
برای اشخاص وجود ندارد، يا مالکيت آن ها تنها در دوران حياتشان و در محدوده ی 
تصرّّفاتی خردمندانه و سازگار با مصلحت وطن معتبر است ـ چنان که در قوانين يونان 

باستان يا مطابق با مبانی نظريه ی مارکسيستی ديده می شود.
بر اســاس نقل های تاريخی، قوانين يونان، دارايی هــا و اموال گروه ها را جزئی از 
ثروت عمومی به شمار می آوردند که بر هر فرد لازم بود در پاسداری از آن بکوشد. 
از اين رو، رئيس خانواده در حکم وکيل دولت در اداره ی دارايی های خانوادگی خود 

تلقّّی می گرديد، و حقّّ تصرّّف او تنها در چارچوب تدبير و خرد جایز بود.
و هرگاه وصيت کننده از دنيا می رفت، شــخصی که پس از او عهده دار رياست 
خانــواده می شــد، اختيارِِ کامل در امــوال و افراد خانواده میيافــت؛ به گونه ای که 
اگر می خواســت، خواهران و دختران وصيت کننده را به ازدواج هر که می خواست 
درمی آورد، و اگر می خواست، از ازدواج آنان جلوگيری می کرد، و به همين گونه در 

ساير شؤون افراد خانواده تصرّّف می نمود.
امّّا پدر نزد يونانيان، جز در حدود معيّّنی که بايد رعايت می شد، حقي در تصرّّف 
اموال خويش نداشت؛ و لازم بود هرگونه تصرّّف او منطبق با مصلحت خانواده و خير 

و صلاح ميهن باشد.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


191

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

بنابر اين بيان، مطابق اين ديدگاه، دولت دارای حقّّ تام و کامل است تا حقّّ ارث 
را به هر که بخواهد از ميان افراد اعطا کند.

احتمال ششم: سببیّّت واقعۀ مادی
این احتمال را می توان با استناد به تقسیم بندی های ارائه شده توسط حقوقدانان برای 
ملکیت توضیح داد. آن ها یکی از اسباب کسب ملکیت را »واقعهٔ مادی«1 - به تعبیر 
حقوقی - قرار داده اند که همان »مرگ« است، در مقابل »تصرف قانونی«2 همان گونه 
که عقد ســبب تملیک است، مرگ نیز سبب تملیک اســت. این نگاه به موضوع، 
نزدیک به دیدگاهی اســت که دربارهٔ وصیت مطرح شــده، هرچند با کمی تفاوت.

احتمال هفتم: سببیّّت حیازت
شاید ادعا شود که سبب مالک کننده در ارث، »حیازت« است. وقتی مالک مال 
می میرد، رابطهٔ او با مالش قطع می شود. معمولًاً مال - یا بخش عمدهٔ آن - در دست 
خویشان متوفی قرار دارد یا آن ها برای در اختیار گرفتن آن اقدام می کنند؛ درنتیجه، 

مالک آن می شوند.

ارزیابی منشأهای محتمل توريث
آنچه می تواند با نظریهٔ محقق نائینی هماهنگ و نزدیک باشد، دو منشأ اول و دوم است؛ 
یعنی »منشأ ذاتی« و »سببیّّت قانونی«؛ اما سایر منشأها با نظریهٔ ایشان سازگار نیستند.

تحلیل و مناقشۀ منشأ اول )ذاتی(
منشأ نخست - که مقصود دقیق از آن برای ما روشن نیست - را می توان در چند 

تفسیر توضیح داد:
تفسیر اول: مقصود از این میل طبیعی، گرایش عمومی انسان به تملک و استیلا 
بر مال باشــد. هرچند می تــوان وجود چنین میلی را در انســان، به صورت فطری و 
غریزی، مسلم دانست؛ اما این میل اختصاصی به وارث ندارد؛ همۀ انسان ها از چنین 
میلی برخوردارند و در این زمینه برابر هستند. لازمۀ این تفسیر آن است که ارث برای 

1. Fait Materiel.
2. Acte Juridique.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


192

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

همۀ افراد زنده ای که پس از میّّت باقی مانده اند، مباح باشد؛ گویی ترکه از مباحات 
عمومی است که هر کس پیشی گیرد، می تواند آن را تملک کند، یا از اموالی است 
که بهره برداری از آن برای همگان مجاز اســت؛ بنابراین، این تفسیر نمی تواند پدیدۀ 
توارث را توجیه کند و پرسش همچنان باقی می ماند که چرا وارث، در تسلط بر ترکۀ 

مورّّث و اختصاص آن به خود، بر دیگران مقدّّم است؟
تفسیر دوم: مقصود از این میل طبیعی، گرایش خاصِِ وارثِِ زنده به تملک مال 
مورّّث خود و اســتیلا بر آن باشد - چنان که این تفسیر در نگاه نخست ارجح به نظر 

می رسد - در این صورت، اشکالات زیر بر آن وارد است:
1- نادرستی و نارسایی خود این تفسیر؛ زیرا:

الف( میل نفسانی - هرچند در بیان اهمیت و تأثیر آن مبالغه شود - به تنهایی برای 
ترتّّب آثار وضعی، همانند انتقال مالکیت، کافی نیست؛ بلکه تحقق چنین اثری نیازمند 
عوامل دیگری اســت، ازجمله ابراز این رضایت در خارج به وســیلۀ یک مُُبرِِز معتبر.
ب( میل نفسانی تنها در اموری که به خود شخص و شئون شخصی او بازمی گردد، 
می توانــد مورد اکتفا قــرار گیرد، نه در اموری که خارج از ذات او یا مرتبط با حقوق 
دیگران اســت. ســلطۀ انســان بر مال یا بر حقی - به ویژه هنگامی که پیش تر سلطه 
دیگری بر آن وجود داشــته است - نیازمند مجوز قانونی است؛ در غیر این صورت، 
غصــب و چپاول به بهانۀ وجود میل طبیعی به تملک، مباح می شــد. همان گونه که 
دربارۀ میل جنسی طبیعی نسبت به جنس مخالف نیز گفته می شود که صرف وجود 
آن، هرگز برای برقراری رابطۀ جنســی میان هر زن و مردی کافی نیست، بلکه وجود 

عقد یا امری در حکم آن، ضرورتی انکارناپذیر دارد.
و دربارۀ ارث نیز چنین اســت؛ زیرا ارث، نوعی ســلطه و مالکیت جدید بر حق 
یا مالی اســت که پیش تر به میّّت تعلق داشته است؛ بنابراین، تحقق چنین استحقاقی 

نیازمند مجوزی مشروع و معتبر است.
بــه بیان دیگر، اگر فرایند تــوارث را تحلیل کنیم، آن را فرآیندی مرکّّب از دو امر 

اساسی می یابیم:
نخست: سلب حق و انتزاع ملک از شخصی که فوت کرده است؛

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


193

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

دوم: اعطای آن حق یا ملک به شخص دیگری که وارثِِ زنده است.
از اینجا روشــن می شود که مســئله، پیچیده تر از آن است که بر پایۀ این فرضیه 
- که فرایند را در سطحی ساده و ابتدایی ترسیم می کند - بتوان آن را توجیه کرد؛ 
زیــرا پذیرش انتقالِِ قهریِِ مالکیت در ارث، مســتلزم عبور از این دو مانع اساســی 

است: هم سلب مشروعیت از میّّت و هم اعطای مشروع به وارث.
۲. حتی اگر صحت این تفسیر را مسلّّم بدانیم، نهایتاًً تنها می توان از آن برای توجیه 
برخی موارد خاص - مانند جایی که وارث بسیار نزدیک، نظیر پسر در وضعیت های 
معمول، باشــد - بهره گرفت؛ زیرا در چنین مواردی می توان ادعا کرد که به ســبب 
قرابت تکوینی، میل طبیعی برای تســلّّط بر ترکۀ پــدر در او پدید می آید؛ قرابتی که 
خارج از اختیار و ارادۀ انســان اســت؛ اما در غیر این موارد، این تفسیر کارایی ندارد؛ 
کنده  ازجمله هنگامی که رابطۀ عاطفی میان وارث و مورّّث سرد، گسسته، یا حتی آ
از کینه و دشمنی است؛ در چنین وضعیتی، بی تردید هیچ میلی برای تملک و تسلط 
وجود نخواهد داشت یا در جایی که قرابت، دور است؛ مانند عموها و عمه ها، دایی ها 
و خاله هــا - چه پدری و چه مادری - و فرزنــدان آنان؛ که در این موارد نیز معمولًاً 
نمی توان از وجود یک میل طبیعی و درونیِِ اختصاصی برای تصرف در ترکه ســخن 

گفت.
ازجمله مواردی که این تفســیر با مشکل رو به رو می شود، جایی است که وارث، 
  ...ْْزْْوََاجُُكُُم

َ
همســر اســت؛ چنان که خدای متعال می فرماید: وََلََكُُمْْ نِِصْْفُُ مََا تََرََكََ أَ

)نساء: 12(. در چنین موردی، ادعای وجود میل طبیعی در همسر برای استیلا بر ترکه، 
ادعایی بی دلیل و فاقد شــاهد و برهان اســت؛ زیرا صرف وجود رابطۀ عاطفی میان 
زوجیــن، دلالتی بر وجود میل فطری به تملک اموال یکدیگر ندارد. چه بســا رابطۀ 
عاطفی میان دوســتان، یا میان انســان و پیروان و مریدانش، به مراتب قوی تر باشد و 
حتــی به حدّّ ترجیح دادن دیگری بر خود برســد؛ اما این تنها احساســی عارضی و 
ناپایدار است، برخلاف رابطۀ نسبی که امری تکوینی و در اکثر موارد ثابت و غیرقابل 

تغییر بر اثر عوامل عارضی است.
همچنین این تفسیر در موارد زیر با اشکال بیشتری مواجه است:

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


194

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

– آنجا که خویشــاوند نزدیک، کامل المشاعر نیســت؛ مانند کودک غیر ممیز، 
مجنون یا فرد دچار اختلال روانی. در چنین مواردی، اساساًً جایی برای ادعای وجود 

میل فطری در وارث برای به دست آوردن ترکۀ مورّّث باقی نمی ماند.
– یا جایی که شخص زنده، از خویشاوند خود بسیار دور است و در سرزمینی دیگر 
گاه نباشــد و اساساًً برایش اهمیتی نداشته  زندگی می کند، چه بســا از وفات او نیز آ
باشد. آیا در چنین وضعی می توان گفت ارث بر اساس »میل« تحقق یافته است، در 

حالی که هیچ میلی در کار نیست؟
– یا زمانی که شخص زنده به سبب بی نیازی یا دلایل دیگر، هیچ رغبتی به استیلا 
بر ترکۀ خویشــاوند خویش ندارد و حتی برای به دست آوردن آن اقدامی نمی کند، 

بلکه چه بسا این بی رغبتی را به صراحت اعلام می نماید.
– یا هنگامی که شــخص زنده به ســبب موانع روانی، مانند شرم یا افسردگی و یا 
موانع خارجی، نظیر ترس یا ناتوانی در دسترســی، از مطالبۀ ترکه خودداری می کند. 
آیــا صرف یک میل قلبی - اگر اصل وجود آن مفروض گرفته شــود - برای ثبوت 
ملکیت کفایت می کند؟ و اساساًً از کجا می توان به وجود یا عدم وجود چنین میلی 

در درون او پی برد؟
درنتیجــه، اتکای پدیــدۀ توارث بر »میل طبیعی« - حتی با تفســیر خاص آن - 

نمی تواند به عنوان مبنایی معقول و قابل دفاع تلقی شود.
۳. در برخی موارد، قطع به وجود میل شــدید و اشــتیاق فراوان در شخص برای 
اســتیلا بر اموال خویشاوند خویش داریم؛ تا آنجا که برای تحقق این آرزو، دست به 
قتل او می زند و سبب مرگش می شود. با این حال، می بینیم که عقلا - و نیز بسیاری 
از نظام های حقوقی و فقهی - به عدم توارث قاتل از مقتول حکم می کنند. حال اگر 
صرف »میل« ملاک و توجیه کنندۀ تحقق ارث بود، چنین شخصی باید در مقایسه با 
دیگران، از همه سزاوارتر به آن به شمار می رفت؛ زیرا میل او نه تنها مفروض، بلکه به 
بالاترین مرتبۀ خود نیز رسیده است. این خود، به روشنی نشان می دهد که میل نفسانی، 
حتی در شدیدترین مرتبۀ آن، نمی تواند مبنای معقول و معتبر برای پدیدۀ توارث باشد.

سوم: سپس روشن نیست که مقصود از »میل طبیعی«، وجود آن در یکی از دو 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


195

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

طرفِِ معیّّن است، یا در یکی از آن دو - به صورت غیر معیّّن - یا در هر دو طرف با هم.
اگر مقصود فرض اول باشــد - یعنــی وجود میل طبیعی در یکــی از دو طرفِِ 
معیّّن - در صورتی که آن را به وارث نســبت دهیم، همان مناقشــات پیشــین در آن 
جاری اســت و اگر آن را به میت )مورِِّث( نســبت دهیم، علاوه بر بیشتر اشکالاتی 
که گذشت و روشن است، مشکل دیگری نیز پدید می آید: اگر او تصریح کند که 
تمایلی به واگذاری ترکه اش به خویشاوند زنده ندارد و حتی در جهت محروم  ساختن 
او بکوشــد - مانند آن که تمام اموال خود را به دیگری وصیت کند یا آن را در موارد 
خاصی مصرف نماید - در این صورت چگونه می توان گفت که آن شخص »ارث 
می برد«؟ افزون بر این، با مرگ انســان، رغبت ها و تمایلات او نیز منتفی می شــود؛ 

بنابراین، دیگر نمی توان اثری بر آن‌ها مترتب دانست.
اگر مقصود فرض دوم باشــد - یعنی وجود میل طبیعی در یکی از دو طرف، به 
صــورت غیر معیّّن - در اینجا نیز تمام اشــکالات پیش گفته به همان صورت تکرار 
می شــود. علاوه بر آن، بعید است که عقلا در چنین جایگاهی، تردید و عدم تعیین 
را برای ترتب اثر کافی بدانند؛ زیرا در بنای اعتبارات عقلایی، ســابقه ای ندارد که بر 
امری مردّّد و نامعیّّن، آثار حقوقی مهمی مانند انتقال ملک یا حق مترتب شود. در این 
صورت، این انتقال یا باید از قبیل »عقد« باشد که در آن باید میل و رضایت هر دو طرف 
احراز گردد - نظیر فرض سوم - و یا از قبیل »ایقاع« است که در آن نیز باید شخصِِ 
موجِِب به طور معیّّن مشخص باشد تا بتوان میل باطنی او را در استیلا بر ترکه احراز کرد.

و اگر مقصود فرض سوم باشد - یعنی وجود میل طبیعی در هر دو طرف با هم - 
در این صورت، علاوه بر اشکالات پیشین، تحقق اثر -که همان انتقال ملک یا حق 
است- متوقف بر تقارن آن دو میل خواهد بود و از آنجا که بنا بر فرض، مرگ یکی 

از آن دو مقدم بر دیگری است، تحقق این تقارن محال خواهد بود.
و اگر گفته شود که مقصود، رضایت مورِِّث پیش از وفاتش است، پاسخ آن است 
که ممکن است او به طور ناگهانی بمیرد، یا در کودکی و پیش از بلوغ از دنیا برود، یا 
به سبب جنون، سفه یا مانند آن محجور باشد. در چنین مواردی، اساساًً فرض رضایت 

گاهانه و معتبر از سوی مورِِّث، منتفی است. آ

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


196

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

ملاحظه
باید توجه داشت که مقصود ما از مناقشات پیش گفته، نفی مطلق هرگونه تأثیر برای 
»میل طبیعی« نیست؛ بلکه مراد آن است که این میل در مرتبه ای نیست که بتواند نقشی 
به این بزرگی ایفا کند؛ بدین معنا که به تنهایی ســبب ایجاد ملکیت یا توجیهی کافی 
برای استحقاق و کسب حق از سوی کسی که این میل در او وجود دارد به شمار آید.

تحلیل و مناقشۀ منشأ دوم )سببیّّت قانون(:
اما منشــأ دوم یعنی »ســببیت قانون« چنین تصوری اســت که حتی در صورت 
پذیرش آن نیز، چیزی از مســیر تحقیق تغییر نمی کند؛ زیرا در این فرض نیز پرســش 

اساسی همچنان باقی است، بلکه به صورت دیگری تکرار می شود؛ بدین معنا که:
۱. دوباره این پرسش مطرح می شود که چه چیزی قانون گذار را به تملیک ترکۀ میّّت 
برای وراث واداشته است؟ در این صورت، تحقیق به همان نقطۀ آغازین خود بازمی گردد.

اگر گفته شود که »وجود رابطۀ نسبی یا سببی با میّّت« موجب توجیه این تملیک 
است، نهایت چیزی که ثابت می شود، »حق اولویت« خویشاوندان نسبت به بیگانگان 
است، نه تملک قهری و انحصاری ترکه برای آنان. بر اساس این تحلیل، اگر خویشاوند 
خود ارادۀ استیلا و تصرف در ترکه را داشته باشد، بر دیگران مقدّّم است؛ اما اگر چنین 
اراده ای نداشته باشد، ترکه نباید منحصر به آنان گردد و از دسترس دیگران خارج شود؛ 
در حالی که ارث در واقع، نوعی تملیک قهری برای وارث است، حتی قبل از رضایت 

گاهی او از وفات مورّّث. او به گرفتن ترکه، بلکه حتی در صورت عدم آ
و اگر گفته شــود که »مصلحت« اقتضای این تملیــک را دارد، در این صورت 
ناگزیر به این نتیجه نزدیک می شویم که مدار انتقال ترکه در ارث، وجود یا عدم وجود 
مصلحت اســت؛ بدین معنا که اگر وارث، فردی صالح، مفید یا مولّّد باشد، تملیک 
ترکــه به او موجه خواهد بود و در غیر ایــن صورت، خیر؛ حال آنکه این نتیجه نیز با 

واقعیت و اطلاق نظام ارث سازگار نیست.
۲. قوانین و تشریعات عقلایی می توانند منبع الزام باشند، نه منبع ایجاد ملکیت یا 
حق. به بیان دیگر، این قوانین ممکن اســت فردی را به انجام یا ترک تصرفی قانونی 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


197

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

خاص - مانند انتقال حق یا انجام عملی معیّّن - ملزم کنند؛ اما خود منشــأ تملک یا 
حق جدید نیستند )ر.ک: سنهوری، 1986م، 114/1(.

۳. اگر گفته شــود که منظور از قانون، مطلق قوانین نیست، بلکه قانون شرعی و 
الهی است؛ یعنی شارع می تواند ما را ملزم کند که در موردی مالکیت را اثبات کنیم 
و در موردی دیگر آن را ســلب نماید، پاســخ این است که اگر مبنا تعبد باشد، باب 
تحقیق عقلایی از اساس بسته می شود و دیگر نمی توان بر اساس تقریب های عقلایی 
دربارۀ آن حکم کرد. در واقع، پذیرش تعبد، امکان استدلال عقلایی مستقل در این 
زمینه را منتفی می کند، همان گونه که در مورد ما صادق است؛ بنابراین، قول به اینکه 

عقلا مورِِّث را به منزلۀ وارث یا امتداد او می دانند، وجاهت منطقی ندارد.
حاصل این بحث آن اســت که هیچ یک از منشــأهای متصور بــرای توارث، به 
صورت کامل قابل قبول نیســت و توجیــه کافی برای تملیک قهــری وارث ایجاد 
نمی کند. لذا، نیازی بــه طولانی کردن بحث و ذکر احتمالات ترکیبی، مانند تلفیق 

فطرت با عقد اجتماعی، نیست.
ســخن اکنون به تفســیر جایگزین برای پدیدۀ توارث بازمی گردد: تفسیر دقیق و 
کامل این پدیده نیازمند بررســی مســتقل و مفصل است که خارج از چارچوب این 

مطالعه است؛ با این حال، ما در این زمینه دیدگاه خاص خود را داریم.

مهم ترین نتایج تحقیق
۱. ابتدا دیدگاه محقق نائینی دربارۀ ملکیت به طور کلی ارائه شد و سپس به تبیین، 

تحلیل و مناقشۀ آن پرداخته شد.
۲. سپس دیدگاه ایشان دربارۀ توريث به صورت خاص بررسی شد؛ ازجمله بیان »تنزیل 
وارث به جای مورِِّث« با تعابیر گوناگون که با تحلیل و مناقشه، ابعاد آن روشن گردید.

۳. همچنین مناشئ متصور برای توريث - که شامل هفت مورد بود - مطرح شد 
و دو منشأ اول و دوم، به دلیل نزدیکی شان به دیدگاه محقق نائینی، مورد بررسی و نقد 

دقیق قرار گرفتند و وجاهت کافی برای توجیه توريث یافت نشد.
۴. بر اساس این بررسی ها، روشن شد که فرضیۀ محقق نائینی مبنی بر »قیام وارث 

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


198

جستارهای
فقهی و اصولی
سال یازدهم، شماره پیاپی 40
1404 

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

مقام مورِِّث« از جامعیت لازم برخوردار نیست و نمی تواند به تنهایی تبیین کاملی برای 
فرآیند توريث ارائه دهد.

نتیجه آن اســت که برای فهــم دقیق تر و توجیه عقلایی توريث، لازم اســت در 
جســت وجوی دیدگاه بدیلی بــود که بتواند جایگزین دیدگاه محقق نائینی شــده و 

تفسیری مقبول تر از توريث ارائه نماید.

منابع
القرآن الكريم

آخوند خراسانی، محمد کاظم. )1409ق(. کفایة الاصول. قم: مؤسسة آل البیت؟عهم؟ لأحیاء التراث.
آملي، محمّّد تقی، )1413ق(، کتاب المکاســب والبيع )تقرير أبحاث المحقّّق النائيني الغروي(، 

قم: مؤسسه نشر اسلامی.
ابن فارس، أحمد بن فارس بن زکريا، )بی تا(، معجم مقاييس اللغة، قم: دار الکتب العلمیه.

ابن منظور، محمد بن مکرّّم، )1416ق(، لسان العرب، بیروت: دار إحياء التراث العربی.
براج، جمعه محمد محمد، )1420ق(، أحكام الميراث في الشريعة الاسلامية، عمان: دار يافا العلميه.
جوهری، ابو نصر اسماعیل بن حماد. )1407ق(. الصحاح تاج اللغة و صحاح العربیة. بیروت: دار 

العلم للملایین.
حائری، کاظم، )1421ق(، فقه العقود، قم: مجمع الفکر الإسلامی.

راغب اصفهانی، حسین بن محمد، )1412ق(. مفردات الفاظ القرآن. سوریه: الدار الشامیه.
زبیدی، محمّّد مرتضى الحسينی، )1414ق(. تاج العروس. )تحقیق: علی شیری(، بیروت: دار الفکر.

ســنهوری، عبد الرزاق، )1986م(، الوسيط في شرح القانون المدني الجديد، بیروت: دار إحياء 
التراث العربی.

سيوطی، عبد الرحمان بن أبي بکر، )1401ق(، الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير، بیروت: 
دار الفکر للطباعة والنشر والتوزيع.

شهيدی، مهدی، )1387(، الإرث. تهران: مجمع علمی و فرهنگی مجد.
شيرازی، صدر الدين محمد، )1981م(، الحکمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة. چاپ سوم، 

بیروت: دار إحياء التراث العربی.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


199

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظریۀ محقق 
نائینی در تحلیل 

عقلایی پدیدۀ 
توريث

صدر، محمد باقر، )1432ق(، موسوعة الشهيد السيد محمد باقر الصدر، قم: پژوهشگاه علمی 
تخصصی شهید صدر.

الصعيدی، عبد المتعال، )بی تا(، الميراث في الشــريعة الإسلامية والشــرائع السماوية والوضعية، 
الطبعة الخامسة، القاهره: المطبعة النموذجيه.

طباطبائی، محمد حسين، )1362(، نهاية الحکمة، قم: مؤسسة النشر الاسلامی.
عاملی جزینی، محمد بن مکی )شهید اول(. )1412ق(. الدروس الشرعیه. چاپ دوم، قم: مؤسسة 

النشر الاسلامی.
العسکري، أبو هلال الحسن بن عبد الله، )1412ق(، الفروق اللغوية، قم: مؤسسه نشر اسلامی.

غروی، علی، )1428ق(، موسوعة الإمام الخوئي )التنقيح في شرح المکاسب(، چاپ سوم، قم: 
مؤسّّسة إحياء آثار الإمام الخوئی.

فراج حسين، أحمد، )1418ق(، نظام الإرث في التشريعي الاسلامي، بیروت: المؤسسة الجامعية 
للدراسات والنشر والتوزيع.

فراهیدی، خلیل بن احمد. )1409ق(. کتاب العین. چاپ دوم. ایران: مؤسسۀ دار الهجرة.
نائینــی، محمدحســین، )1418ق(، منيــة الطالب في شــرح المکاســب، )تقريــر أبحاث نجفی 

خوانساری(، قم: مؤسسة النشر الاسلامی.
نراقی، احمد بن محمد مهدی. )1415ق(. مســتند الشــیعة فی احکام الشــریعة. قم: مؤسسة آل 

البیت؟عهم؟ لأحیاء التراث.
References

The Holy Qurʼān. 

 Abū Hilāl, Ḥassan ibn ̒ Abdullāh ibn Sahl ibn Saʻīd ibn Yahyā Mihrān al-ʻAskarī. 1991/1412. 
Al-Furūq al-Lughawīyat. Qom: Muʼassasat al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

al-ʿĀmilī, Muḥammad Ibn Makkī (al-Shahīd al-Awwal). 1991/1412. al-Durūs al-Sharʿīyyat 
fī Fiqh al-Imāmīyya. Qum: Muʾassasat al-Nashr al-Islāmī li Jamāʿat al-Mudarrisīn.

Al-Āmulī, Muḥammad-Taqī. Kitāb al-Makāsib wa al-Bayʻ (Taqrīrāt Buḥūth al-Muḥaqiq 
al-Nāʼīnī al-Gharawī). Qom: Muʼassasat al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

Al-Barrāj, Jumʻat Muḥammad Muḥammad. Aḥkām al-Mīrāth fī al-Sharīʻt al-Islāmīyat. 
Oman: Dār Yāfā al-ʻIlmīyat.

al-Farāhīdī, Khalīl Ibn Aḥmad. 1989/1410. Kitāb al-ʻayn. 2nd. Edited by Mahdī al-
Makhzūmī and Ibrāhīm al-Sāmirāʻī. Qom: Muʼassasat Dār al-Hijra.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


200

Journal of
Islamic Law and 
Jurisprudence
Vol.11 , No.40 
2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Al-Farrāj al-Ḥussayn, Aḥmad. 1997/1418. Niẓām al-ʼIrth fī al-Tashrīʻī al-Islāmī. Beirut: 
al-Muʼsissat al-Jāmiʻīyat lil Dirāsāt wa al-Nashr wa al-Tawzīʻ.

al-Ḥusaynī al-Ḥaʾirī, al-Sayyid Kāẓim. 2002/1423. Fiqh al-ʻUqūd. 2nd. Majmaʻ al-Fikr 
al-Islāmī.

al-Jawharī, Ismāʻil Ibn Ḥammād. 1987/1407. al-Ṣiḥaḥ:Tāj al-Lughat wa Ṣiḥaḥ al-
ʻArabīyyah. 1st. Edited by Aḥmad ̒ Abd al-Ghafūr ̒ Aṭār. Beirut: Dār al-ʻIlm lī al-Malāyīn.

al-Kurāsāni, Muḥammad Kāzim (al-Ākhund al-Khurāsānī). 1988/1409. Kifāyat al-Uṣūl. 
Qom: Muʾassasat Āl al-Bayt li Iḥyāʾ al-Turāth.

al-Mūsawī al-Khuʼī, al-Sayyid Abū al-Qāsim. 2008/1428. Mawsūʻat al-Imām al-Khuʼī 
Al-Tanqīḥ fī Sharḥ al-Makāsib. Edited by ʻAlī Gharawī. Qom:Muʼassasat Iḥyāʼ Āthār 
al-Imām al-Khuʼī.

al-Najafī al-Khāwnsārī, Mūsā. 1997/1418. Munyat al-Ṭālib fī Sharḥ al-Makāsib. Qom: 
Muʼassasat al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

al-Narāqī, Aḥmad Ibn Muḥammad Mahdī (al-Fāẓil al-Narāqī). 1994/1415. Mustanad al-
Shīʻa fī Aḥkām al-Sharīʻa. 1st. Qom: Muʼassasat Āl al-Bayt li Iḥyāʼ al-Turāth.

Al-Rāghib Iṣfahānī, Ḥusayn ibn Muḥammad. 1991/1412. Muʻjam Mufradāt al-Alfāẓ al-
Qurʾān. Beirut: Dār al-Qalam.

al-Ṣadr, al-Sayyid Muḥammad Bāqir. 2011/1432. Mawsūʻat al-Imām al-Shahīd al-Saʻīd 
Muḥammad Bāqir al-Ṣadr. Qom: al-Majmaʿ al-ʿIlmī li al-Shahīd al-ṣadr.

Al-Ṣaʻīdī, ʻAbd al-Mutaʻāl. n.d. al-Mīrāth fī al-Sharīʻat al-Islāmīyat wa al-Sharāʼiʻ al-
Samāwīyat wa al-Waḍʻīyat. Cairo: al-Maṭbiʻat al-Namūzijīyat.

al-Sanhūrī, ʻAbd al-Razzāq Aḥmad. 1986. Al-Wasīṭ fī Sharḥ al-Qānūn al-Madānī al-
Jadīd. Beirut: Dār ʼIḥyā al-Turāth al-ʻArabī.

Al-Shahīdī, Mahdī. Al-ʼIrth. 2008/1387. Tehran: Majmaʻ al-Majd al-ʻIlmī wa al-Thaqāfī.

Al-Sīyūṭī, ʻAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. 1981/1401. al-Jāmiʻ al-Ṣaghīr fī Aḥādīth al-
Bashīr al-Nadhīr. Beirut: Dār al-Fikr lil Ṭibāʻat wa al-Nashr wa al-Tawzīʻ.

al-Ṭabāṭabāʼī al-Burūjirdī, al-Sayyid Muḥammad Ḥusayn.1983/1362. Nihāyat al-Ḥikmat. 
Qom: Muʼassasat al-Nashr al-Islāmī li Jamāʻat al-Mudarrisīn.

Al-Zubaydī, Sayyid Muḥammad. 1994/1414. Tāj al-‘Arūs fī Jawāhir al-Qāmūs. 1st. 
Beirut: Dār al-Fikr.

Ibn Fārīs, Aḥmad Ibn Fārīs. n.d. Muʻjam Maqāyīs al-Lugha. Qom: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah...

Ibn Manẓūr, Muḥammad Ibn Mukarram. 1993/1414. Lisān al-ʻArab. Beirut: Dār al-Fīkr 
lil Ṭibāʻat wa al-Nashr; Dār Ṣādir.

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1981. Al-Ḥikmat al-Mutaʻālīyat fī al-
Asfār al-ʻAqlīyat al-Arbaʻat. Beirut: Dār ʼIḥyā al-Turāth al-ʻArabī.  

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


مكتب الإعلام الإسلامي حوزة قم العلمية، فرع خراسان رضوي
)مركز الآخوند الخراساني للدراسات العلیا(

المدير المسؤول: مجتبى إلهي الخراساني
رئيس التحرير: حسين ناصري مقدم

سكرتير التحرير و التنفيذي: السيدمصطفى إختراعي الطوسي

أعضاء هيئة التحرير )بالترتیب الهجاءیه(:
مجتبى إلهي الخراساني )أستاذ البحث الخارج في حوزة مشهد العلمیة ورئیس قسم تطویر العلوم الإسلامية وتمکينها فی مکتب الإعلام الإسلامي(

سعید جازاري معمویی )عضو الهيئة العلمية بجامعة سوربون الفرنسية، ورئيس جامعة أهل البيت ؟عهم؟(
شیخ خالد غفوري الحََسني )أستاذ السطوح العالية في حوزة قم العلمية و نجف اشرف، عراق(

السید علی عباس الموسوي )أستاذ السطوح العالية في الحوزة والجامعة. رئيس تحرير مجلة » المنهاج« العلمية - رئیس جمعیة المعارف 
الإسلامیة الثقافیة في لبنان(

أبوالقاسم عليدوست الأبرقوئی )أستاذ البحث الخارج وأستاذ بمعهد الثقافة والفكر الإسلامي(
أحمد مبلغي )أستاذ البحث الخارج والأستاذ المشارك بجامعة المذاهب الإسلامية(

مهدی مهریزی الطرقي )أستاذ المشارک بجامعة آزاد الإسلامیة(
حسين ناصري مقدم )أستاذ في جامعة الفردوسي بمشهد المقدسة(

مشهد المقدسة، تقاطع خسروي، زاوية شارع آیت الله واعظ طبسي، مكتب الإعلام الإسلامي فرع خراسان رضوي 
الطابق الأول، مرکز الآخوند الخراسانی للدراسات العلیا

السنة الحادي عشر، الرقم المسلسل الأربعین؛ خریف 1404 شمسي-1447 قمري
فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ

فصلنامۀ
علمی پژوهشی

إستناداًً إلى ترخيص رقم 797 بتاریخ 30 / 10 / 1403 شمسي من قبل مجلس إعطاء الرخص والمنح العلمية للمنشورات 
والدوريات الحوزوية، تم تمدید صلاحية فصلية بحوث فقهية وأصولية التي نالت مؤخراًً على مرتبة العلمية المحكمة

ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361



202

فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ
وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ
السنة الحادی عشر
الرقم المسلسل :40

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

إعادة قراءة وظائف الشهرة من وجهة نظر علماء الشيعة مع التريكز 
على إبداعات الميرزا النائيني؟ره؟1

أكبر نجم2
محمدعلي خادمي کوشا3

السید عبدالرحیم حسینی4
علی جعفری5

ملخص 
من إحدى ابتكارات المحقق النائيني في علم الأصول، ما يتعلق بـحجية »الشهرة« 
الاســتنباطية. هذا الموضوع تمت مناقشته وبحثه في ثلاثة سياقات: العملية، الروائية، 

والفتوائية في علم أصول الفقه، وهو محور هذه المقالة.
السؤال الرئيسي للمقالة هو: ما هي الابتكارات التي قدمها الميرزا النائيني في هذا 

الموضوع الأصولي؟
تهدف هذه المقالة، التي كُُتبت بمنهجية تحليلية-وصفية، إلى الإشارة إلى وظائف 
الشهرة لدى العلماء من جهة، ومن جهة أخرى، إلى توضيح ابتكارات الميرزا النائيني 

في هذا المجال من خلال تحليل وبيان أقواله.

1. تاريخ الإستلام:21/محرم/1446هـ.ق؛ تاريخ القبول: 04/شعبان/1446 هـ.ق.
2 . مدير قسم الأصول في مركز فقه الأئمة الأطهار؟عهم؟، ودكتوراه في الفقه ومباني الحقوق من جامعة قم. قم. إيران. 

a.najm.talabeh@gmail.com :الکاتب المسئول( البريد الإلكتروني(
3 . أستاذ البحث الخارج في حوزة علمیة في القم و مدیر مجموعة العلوم المتعلقة بالفقه في معهد بحوث الفقه و القانون

4 . أستاذ المشارك کلیة إلهیات، فارابي جامعة طهران. إیران.

5 . أستاذ المشارك کلیة إلهیات، فارابي جامعة طهران. إیران.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


203
ملخص

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تُُظهر نتائج هذا البحث أن الميرزا النائيني قدم ابتكارات جديرة بالاهتمام في بحث 
الشهرة الأصولية، ومنها:

عدم الحاجة إلى إثبات الانتســاب في الشهرة العملية لجبر ضعف السند، شريطة 
عدم وجود مستند بيّّن آخر غير ذلك الدليل.

إنكار إمكانية جبر ضعف الدلالة بواسطة الشهرة العملية، وفي نفس الوقت، قبوله 
لتقوية كاسرية الدلالة

الميل إلى الحجية الاستقلالية للشهرة الفتوائية.
جبر ضعف سند الروايات بواسطة الشهرة الفتوائية والروائية.

الكلمات المفتاحية: الشهرة، الميرزا النائيني، الضعف الدلالي، الضعف السندي، 
إثبات الاستناد.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


204

فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ
وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ
السنة الحادی عشر
الرقم المسلسل :40

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دراسة مقارنة في »الترتّّب« بين رأيي الميرزا النائيني؟ره؟ والآخوند 
الخراساني؟ره؟  وبيان ثمراته1

إحسان مهركش2

ملخص
تُُعََدّّ مســئلة الترتّّب من المباحث التي اســتُُحدثت لتصحيح الضدّّ العبادي، مثل 
تزاحم الصلاة مع واجب أهمّّ كإنقاذ الغريق أو إزالة النجاسة من المسجد. ومحلّّ النزاع 
يدور حول يكفية فعليّّة كلا الخطابين. وهناك رأيان رئيسيان مطروحان في هذا الصدد؛ 
ففريق منهم، كالميرزا النائيني؟ره؟، يُُثبت بتقريره الذي قدّّمه فعليّّة كلا الخطابين في 
الأمر الترتّّبي، بينما فريق آخر، كالمرحوم الآخوند؟ره؟ ينكر ذلك، ويذهبون، بتعميم 
النزاع ليشــمل مقدّّمة المقدّّم والمقارن، إلى استحالة فعليّّة كلا الخطابين. استعرضت 
هذه الدراسة، اعتماداًً على المنهج المكتبي وتحليل البيانات، مقارنةًً بين رأيي المرحوم 

الآخوند؟ره؟ والميرزا النائيني؟ره؟ في مسئلة الترتّّب.
يرى الآخوند الخراساني؟ره؟ أن الترتّّب غير ممكن وذلك بناءًً على امتناع اجتماع 
الضدّّين ومحذور تعدّّد العقاب، ويقدّّم بياناًً يخرج به عن محلّّ النزاع في هذه المسئلة. 
وعلى النقيض من ذلك، يعرض الميرزا النائيني؟ره؟ خمس مقدمات محكمة )منها 
كون العلاقة بين التكاليف طوليّّة، وكون شــروط التكليف قيداًً في الموضوع، وكون 
ـّب رتبيّّاًً( ليثبت إمكان تصوّّر فعليّّة الخطابين في طولٍٍ واحد، من دون الوقوع في  الترت�

أيّّ تناقض.

1 . تاريخ الاستلام:09/ ربیع الأول/ 1447 هـ.ق ؛ تاريخ القبول: 29/ ربیع الثاني/ 1447 هـ.ق.
2 . أستاذ السطوح العالية في حوزة قم العلمية. قم. إیران.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


205
ملخص

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

وتهــدف هذه المقالة أيضاًً إلى تحقيق ثلاثة أمور أخرى: »إثبات صحة الترتّّب«، 
و»إثبــات عدم جريانه في بعض مصاديقه حتى على فرض صحته«، و»بيان ثمراته«. 
كبر  كثر اتســاقاًً ومنطقية، ولديه قدرة أ وتُُظهر النتائج أن تقرير المحقّّق النائيني؟ره؟ أ

على حل التعارضات الفقهية العملية.
الكلمات المفتاحية: الترتّّب، الضد، طلب الضدين، الجمع بين الضدين، الآخوند 

الخراساني؟ره؟، الميرزا النائيني؟ره؟.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


206

فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ
وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ
السنة الحادی عشر
الرقم المسلسل :40

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

تصحيح المحقق النائيني؟ره؟ لرواية ضعيفة السند1

حميد محمدي2

ملخص
إن المكانــة الرفيعة للحديث في تشــيكل المعارف الدينية تفــرض ضرورة تأييد 
انتســابه إلى المعصومين؟عهم؟ كمسئلة أساسية في الفقه الشــيعي. وفي هذا الصدد، 
قام محمد حســين النائيني؟ره؟، من كبار الفقهاء المتأخرين، بالاستفادة من منهج 

»الوثوق الصدوري« لتصحيح الروايات ضعيفة السند.
تتناول هذه الدراسة، بالمنهج الوصفي ـ التحليلي واستعراض الآثار العلمية للمرحوم 

النائيني؟ره؟، أساليبه في تصحيح الروايات الضعيفة.
تُُظهر النتائــج أن النائيني؟ره؟ يعمد إلى تأييد الروايــات الضعيفة، من جهة، من 
خلال قبوله لجميع روايات كتاب الكافي كنص معتبر ومســتغنٍٍ عن دراســة سندية، 
ومن جهة أخرى، بالاســتفادة من قاعدة ›انجبار ضعف السند بعمل المشهور‹. كما 
كابر  أنه؟ره؟ يستعين بقرائن مثل: التسامح في أدلة السنن، والالتفات إلى روايات الأ
المُُضمََرة، وقبول روايات الرواة الخلافيين مثل جابر بن يزيد الجعفي وإســماعيل بن 

أبي زياد السكوني، في سبيل تقوية وتأييد المحتوى الروائي.
تعكس هذه الآراء المنهجية الفكرية للنائيني؟ره؟ في تطبيق المصادر الروائية على 
الحقائق الفقهية والعملية، الأمر الذي أدى إلى تطوير وإيضاح المباحث الفقهية الشيعية.
الكلمات المفتاحية: النائيني؟ره؟، إنجبار ضعف الرواية، الرواية الضعيفة، الكافي.

1. تاريخ الاستلام:09/ ربیع الأول/ 1447 هـ.ق؛ تاريخ القبول: 29/ ربیع الأول/ 1447 هـ.ق.
2. خریج الدکتوراه في علوم القرآن و الحدیث في جامعة میبد. یزد. إیران.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


207
ملخص

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظرية القضايا الخارجية للمحقق النائيني؟ره؟  وتكاملها على يد 
المحقق الخوئي؟ره؟ تحليل تطبيقي1

سعيد خدادادي2
منوجهر خدارحمي3

ملخص
المسئلة الرئيسية لهذا البحث هي الدراسة المقارنة والتحليلية لتكامل نظرية القضايا 
الخارجية من وجهــة نظر المحقق النائيني؟ره؟، ويكفيــة تطويرها وتعميقها على يد 

تلميذه البارز، المحقق الخوئي؟ره؟.
جري بأســلوب وصفي-تحليلي وبالاســتعانة بمراجع 

ُ
يشــير هذا البحث، الذي أُ

مكتبيــة موثوقة مثل »فوائد الأصول« للنائينــي؟ره؟ و»محاضرات في أصول الفقه« 
للخوئي؟ره؟، إلى أن كلا الفقيهين الجليلين في الحوزة العلمية بالنجف يتشاركان في 
الــرأي حول التعريف الأصيل للقضايا الخارجية، وهو أنها أحكام تََنصََبّّ على الأفراد 

الخارجيين مباشرةًً وليس على الكليات.
تُُظهر نتائج البحث أن المحقق الخوئي؟ره؟، ضمن قبوله لأصول نظرية أســتاذه، 
تمكّّن من إكمال هذه النظرية من خلال ابتكارات مثل توســيع نطاق تأثير علم الآمر 
على القضايا الحقيقية، وإضافة مباحث التمسّّك بالعام في الشبهة المصداقية، وتبيين 
أدقّّ لمكانــة هذه القضايا في القياســات المنطقية. والإنجاز الرئيســي لهذا التحقيق 

1. تاريخ الاستلام:28/ صفر/ 1447 هـ.ق؛ تاريخ القبول: 13/ ربیع الأول/ 1447 هـ.ق.
2. خریج سطح الأربع حوزة قم العلیمة. إیران.

3. طالب دکتوراه في الفقه و القانون الجنایي في جامعة رضوي العلوم الإسلامیة؛ )الکاتب المسئول(. البرید الکترونی: 
m.khodarahmi1364@yahoo.com

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


208

فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ
وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ
السنة الحادی عشر
الرقم المسلسل :40

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

هو تقديم إطار متســق لفهم أفضل لتطور الفكر الأصولي في مدرسة النجف، وتوفير 
أداة فعالة في عملية اســتنباط الأحكام الشرعية للتمييز بين الشك في التكليف أو في 

الملّّكف به.
الكلمات المفتاحية: القضايا الخارجية، القضايا الحقيقية، متعلق الحكم، المحقق 

النائيني؟ره؟، المحقق الخوئي؟ره؟، التحليل التطبيقي.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


209
ملخص

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دراسة الفروق في مباني فقه القضاء والأمر بالمعروف عند العلامة 
النائيني؟ره؟ 1

مرتضى مطهري فرد2

ملخص
)توضيح الموضوع:( وفقاًً لبعض الفقهاء، يُُعدّّ الاســتناد إلى أدلة الأمر بالمعروف 
من السبل المسّّيــرة لتأســيس أحكام تولّّي القضاء. إن المقاصد المشتركة بين الأمر 
بالمعروف والقضاء، والتي تشــمل إزالة الفوضى وتثبيت المعايير، ومن جهة أخرى، 
كــون أدلة الأمر بالمعروف عامة ومطلقة وقابلة للتفســير الموسّّــع، قــد أتاحت هذا 
الاقتضاء، دون أن كيون أمام الفقيه قيود وشــروط كتلك الموجودة في الأدلة الخاصة 

بالقضاء.
)المســئلة:( إنّّ تطبيق أدلــة القضاء أو تمييزها عن أدلة الأمــر بالمعروف يتطلب 
التدقيق في الموضوع، والقيود، والمباني، والمبادئ، وهو ما يمكن أن يؤدي إلى بسط 

يد الحاكم الإسلامي أو قبضها في مقام تطبيق الشريعة وتوسيع شؤونه الحكومية.
يحاول هذا البحث، من خلال التدقيق في هذه الأدلة والتريكز على الآراء الفقهية 
للعلامــة النائيني، إلى تحقيق هدفين: أولًاً، بيان مدى صلابة القوام الاســتدلالي في 
تطبيــق أدلة هذين المفهومين أو التمييز بينهما. وثانيــاًً، مدى توافق المنظومة الفقهية 
والسياسية للعلامة النائيني؟ره؟، التي تقتضي توسيع الحضور الفعّّال للشرع في ساحة 

السياسة والتدبير )والقضاء هو أحد مصاديقه(، مع هذه المسئلة الخاصة.

1. تاريخ الاستلام: 11/ صفر/ 1447 هـ.ق؛ تاريخ القبول: 29/ ربیع الثاني/ 1447 هـ.ق.
2. أستاذ مساعد في جامعة میبد. یزد. إیران.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


210

فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ
وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ
السنة الحادی عشر
الرقم المسلسل :40

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

)المنهج:( اتبع هــذا البحث المنهج الوصفي-التحليلي معتمــداًً على المصادر 
المكتبية. )النتائج:( تُُظهر أن الفقيه قد رأى أن أدلة القضاء والأمر بالمعروف منفصلة 
في موضوعهما، وأنه في الحالات الطارئة والضرورية، استعان بقاعدتي »حفظ النظام« 
و«ولايــة عدول المؤمنين«، وهــو ما يتضمن نوعاًً من اســتثنائية إمكانية العدول عن 
الشروط الخاصة للقضاء. وبالتالي، فإن مسلكه الفقهي كان نصّّيّّاًً ومنضبطاًً تماماًً، ولم 

كين يستغل النصوص الفقهية لتأطير أو تثبيت طروحاته وميولاته السياسية.
الكلمات المفتاحية: النائيني؟ره؟، الأمر بالمعروف، الحسبة، الإضطرار.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


211
ملخص

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

دراسة القاعدة المُُبتََكرة للمحقّّق النائيني؟ره؟ في التمسّّك بالعام عند 
الشبهات المصداقية، مع تطبيقها على أصل الاحتياط في الفروج1

محمدجواد صفائي راد2

ملخص
في ظلّّ تطوّّر الأساليب الجديدة للتلقيح الصناعي وانتشارها في الفترة المعاصرة، 
خضع حكمها الشرعي للبحث والمناقشة. ومن أبرز أدلة المانعين هو أصل الاحتياط 
الــذي كان يُُعتبر منذ القدم مرجعاًً في باب النكاح. ولإثبات أصل الاحتياط في باب 
الفروج، يمكن الاستناد، بالإضافة إلى الآيات والروايات، إلى قاعدة ابتكرها المحقّّق 
النائيني؟ره؟ بشــأن التمسّّك بالعام في موارد الشبهات المصداقية، والتي قام بتطبيقها 

في بعض الفروع الفقهية.
جري بأسلوب التحقيق المكتبي، تم أولًاً بيان هذه القاعدة، 

ُ
في هذا البحث، الذي أُ

وإيضاح مستنداتها، وذكر فروعها الفقهية القابلة للتطبيق عليها، ثم تمّّ عرض ومناقشة 
الإشــكالات الموجهة إليها. وقد خلصت النتائج إلى أن القاعدة المذكورة لا تملك 
دللًاًي أو مســتنداًً يُُعتدّّ به، بل إنّّ ادعاء الملازمة العرفية بشأنها أيضاًً غير قابل للإثبات. 
وعلــى الرغم من أن نتيجــة هذه القاعدة تتوافق مع نتيجة قاعدة التمســك بالعام في 
الشــبهة المصداقية وقاعدة المقتضي والمانع، إلا أنها ليست هي عينهما، بل تختلف 

عنهما. وعليه، لا يمكن لهذه القاعدة أن تكون مستنداًً لأصل الاحتياط في الفروج.
الكلمــات المفتاحيــة: أصــل الاحتياط في الفروج، التمسّّــك بالعام في الشــبهة 

المصداقية، قاعدة المقتضي والمانع، التمسّّك بالعام في الموارد المشكوكة.

1. تاريخ الاستلام:22/ شوال/ 1447 هـ.ق؛ تاريخ القبول: 06/ جمادي الأول/ 1447 هـ.ق.
2. باحث في قسم الفقه الطبّّي بمرکز الأئمة أطهار قم. إیران.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


212

فصلیّّةٌٌ بحوثٌٌ فقهیّّةٌٌ
وََ أصولیّّة    المُُحکّّمةٌٌ
السنة الحادی عشر
الرقم المسلسل :40

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

نظرية المحقّّق النائيني؟ره؟ في التحليل العقلائي لظاهرة التوريث
نقد وتقويم1

خالد غفوری الحسني2

ملخص
يمتــاز المحقّّق النائيني؟ره؟ في بحوثه الفقهية بتحليلاتــه العُُرفية الدقيقة للُاُمور 
التشــريعية ، من ذلك تحليله للمليكة وتصويره العرفي لها وبيانه مســتويات المليكة 
ـّة ، وللإرث بصورة خاصّّة ، فقد  ومراتبهــا ، وكذلك تعرّّضه الى أســبابها بصورة عام�
ـّن الحيثية العقلائية التــي تكمن وراء جعل الإرث من الأســباب المفيدة للمليكة  بي�
وأنّّ الوارث اُُقيم مقام المورِِّث . وقد ناقشــنا هذه الرؤية في ضوء المنهج الاجتهادي 
الُاُصولي المتعارف بما يمتلك من وسائل إثبات وقواعد . والهدف هو السعي للوصول 
الى تصوّّر متكامل حول المليكة وأسبابها في الفقه الإسلامي . وأهمّّ النتائج التي وصلنا 
إليها : عدم تمامية الفرضية التي قدّّمها المحقّّق النائيني؟ره؟ للتوريث من إقامة الوارث 

مقام المورِِّث.
الكلمات المفتاحية: المحقّّق النائيني؟ره؟، المليكة، التوريث، الوارث، المورِِّث.

1. تاريخ الاستلام:04/ جمادي الأول/ 1447 هـ.ق؛ تاريخ القبول: 19/ جمادي الأول/ 1447 هـ.ق.
2. أستاذ المساعد جامعة المصطفی العالمیة قم. إیران.

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


213

Journal of
Islamic Law and 

Jurisprudence
Vol.11 , No.40 

2025

http://JFO.akhs.bou.ac.ir

Contents

7	 Re-Examination of the Functions of ‘Shuhrah’ from the 
Perspective of Shīʿah Scholars with Emphasis on the 
Innovations of Mīrzā al-Nāʾīnī
 Akbar Najm ; Mohammadali Khademi Koosha
Abdorahim Hosseaini ; Ali Jaafari

37	 A Comparative Study of “Tarattub” in the Views of 
Mīrzā Nāʼīnī and Ākhund Khurāsānī, and an Examina-
tion of Its Implications
 Ehsan Merkesh

69	 An Analytical Study of Mīrzā Nāʼīnī’s Method in Vali-
dating Weak-Chain Traditions
Hamid Mohammadi

93	 Muḥaqqiq Nāʾīnī’s Theory of Actual Propositions and 
Its Development by Muḥaqqiq al-Khūʾī
Saeed Khodadadi  ; Manocher Khodrahmi 

121	 Differentiating the Foundations of Judicial Jurispru-
dence from Enjoining the Good in 
ʿAllāmah Nāʾīnī’s Thought
Morteza Motahhari Fard

145	 Analyzing Mīrzā Nāʿīnī’s Innovative Principle of Ap-
pealing to the General (ʿĀmm) in Case-Specific Doubts 
through the Principle of Precaution in Furūj
 MohammadJavad Safaee rad

175  Muḥammad Ḥusayn Nāʾīnī’s Approach to the Rational 
Analysis of the Institution of Inheritance
Khaled Ghafoori Al Hassani

http://JFo.akhs.bou.ac.ir


Journal of Islamic Law and Jurisprudence

Vol.11 , No.40 , 2025
ISSN: 2476-7565 ; EISSN:2538-3361

Concessionaire: Islamic Propagation Office of Qom Seminary
Khorāsān-e- Razavi Branch

Director: Mojtabā Elāhi Khorāsāni
Editor-in-Chief: Hossein Nāsseri Moqadam 

Director & Editorial Secretary: Sayid Mostafā Ekhterāee Tousi 

Editorial Board: 
Abolqāsem Alidoust (Postgraduate Studies Instructor of Seminary and Professor of the Islamic 

Sciences and Culture Research Centre. Qom; Iran.)
Mojtabā Elāhi Khorāsāni (Instructor of Advanced Level Studies of Mashhad Seminary & 

Assistant Professor of Akhund Khorasani Specialized Center in Mashhad, Iran.)
Khaled Ghafoori Al-Hassani (Associate Professor of of Al-Mustafa International University, 

Qom, Iran.)
Saeed Jazari Maamoee (Faculty Member of the Sorbonne University in France and President of 

the Ahlul Bayt International University( A̒) 
Mahdi Mehrizi Toroqi (Associate Professor of Islamic Azad University- Tehran; Iran. Science 

and Research Branch)
Ahmad Moballeghi (Postgraduate Studies Instructor of Seminary and Associate Professor of 

Islamic Denominations University Qom; Iran.)
Seyyed Ali Al- Mousawi (Instructor of Advanced Level Studies of Beirut Seminary and Director 

of Rasoul al-Akram Seminary in Beirut ;Lebanon.)
Hossein Nāsseri Moqadam (Professor of Ferdowsi University of Mashhad- Iran.)

Publisher: Boustāne Ketab Publishing Company

Address: Islamic Propagation Office of Qom Seminary- Khorāsān-e- Razavi Branch, 
Ayatollāh Khazali St. , Khosravi  Crossroad, Mashhad, Iran. 

P.O. Box: 9134683187                        Telefax:+ 985132213325
E-mail: jostar.feqhi@gmail.com Website: http://jostar-fiqh.maalem.ir/?lang=en 

Website: http://JFO.akhs.bou.ac.ir

By the virtue of the license No.797  extended in 19 Jan 2025 from the 
Council for Granting Scientific Licenses to Seminary Journals, this journal is 

qualified for promoting to Scientific-Research rank.
Journal of Islamic Law and Jurisprudence is indexed in: ISC, EBSCO, Sudoc, 
World Cat, Noormags, Civilica, Ensani.ir; Road; Google Scholar, Magiran, 

SID and Journals.dte.ir


